
Patrizio Bianchi     Sergio Fabbrini
Luigi Paganetto    Vincenzo Paglia 

Vincenzo Scotti 

PER UN’EUROPA 
CHE GUARDI AL MONDO

Appello ai cristiani e alle persone

di buona volontà

Fronte  Progetto per un'Europa che guarda al mondo Rossiccio:Layout 1  08/01/2026  12:32  Pagina 1



 

 

 

 

 

 

RICOSTRUZIONE 

 

4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© Copyright 2026 Eurilink 

Eurilink University Press Srl 

Via Gregorio VII, 601 - 00165 Roma 

www.eurilink.it - ufficiostampa@eurilink.it 

ISBN: 979 12 82274 07 4 

Prima edizione, gennaio 2026 

Progetto grafico di Eurilink 

 

È vietata la riproduzione di questo libro, anche parziale,  

effettuata con qualsiasi mezzo, compresa la fotocopia



 

EURILINK UNIVERSITY PRESS  

COLLANA RICOSTRUZIONE 

 

Diretta da: Stefano Baietti, Marco Filoni, Giancarlo Pallavicini e Vincenzo Scotti 

 

COMITATO SCIENTIFICO 

 

Gennaro Acquaviva, Politico, Presidente Fondazione Socialismo 

Mario Avagliano, Storico dell’età contemporanea, Direttore Relazioni Esterne ANAS 

Stefano Baietti, Ingegnere, Architetto, già Dirigente Italstat, Ferrovie dello Stato e 

ANAS, già Docente di Storia dell’Economia Pubblica 

Mario Baldassarri, Economista, Politico, Presidente ISTAO 

Elena Beccalli, Rettore dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, Professore 

ordinario di Economia degli Intermediari Finanziari 

Roberto Berveglieri, Docente, Scrittore, Saggista, Esperto di Storia Veneziana e di 

Innovazione Tecnologica 

Angelo Boccato, Psicologo, Docente all’Università degli Studi di Padova, Scrittore, 

Giornalista pubblicista 

Francesco Bonini, Politologo, Rettore Università di Roma LUMSA, Professore 

Ordinario di Storia delle Dottrine Politiche 

Massimo Bray, Direttore Generale dell’Istituto per l’Enciclopedia Italiana Treccani, 

già Ministro della Cultura 

Massimo Cacciari, Filosofo, Saggista, Politico, già Professore Ordinario di Estetica 

Ottorino Cappelli, Docente di Scienza Politica e Politica Comparata, Università degli 

Studi di Napoli “L’Orientale” 

Claudia Cattani, Presidente BNL, BNP Paribas, Findomestic Banca Spa 

Sergio Cazzaniga, Fondatore e Presidente ISEB, Istituto Studi Economici e Sociali della 

Brianza, già Assessore dell’Ente Regione Lombardia, Amministratore di Tubi Dalmine 

Ilva, Piano Intercomunale Milanese, Confcooperative e Revisore dei conti C.C.E. 

Roberto Cipriani, Professore Emerito di Sociologia, Università Roma Tre 

Alessandro Corbino, già Professore Ordinario di Diritto Romano nelle facoltà 

giuridiche di Messina, Catanzaro e Catania, Laureato h.c. della Facoltà di Scienze 

Umanistiche dell’Accademia delle Scienze di Russia 

Leandra D’Antone, Professore Ordinario di Storia Contemporanea, Sapienza 

Università di Roma 

Andrea Da Passano, Consulente per le Relazioni Istituzionali del Gruppo Enel 

Loretta Dell’Aguzzo, Docente di Scienza della Politica, Università degli Studi “Link” 

Giuseppe De Rita, Sociologo, Fondatore e Presidente del CENSIS 

Michele Di Sivo, Scrittore e Saggista, Direttore dell’Archivio di Stato di Roma 

Elisabetta Falck, Consigliere della Fondazione Falck, Presidente Associazione 

“Cento amici del libro” 

Enrico Falck, Presidente Falck Spa e Falck Renewables Spa, Presidente Fondazione 

Sodalitas 

Giovanni Farese, Professore Ordinario di Storia dell’Economia, Università Europea 

di Roma 

Flavio Felice, Professore Ordinario di Storia delle Dottrine Politiche, Università del 

Molise 



Marco Filoni, Professore Associato di Filosofia Politica, Università degli Studi “Link” 

Oliver Galea, Segretario Generale della Fondazione Centesimus Annus - Pro 

Pontifice, Tesoriere della Caritas Italiana, Tesoriere dell’AREL 

Paolo Garonna, Docente di Politica Economica, Luiss Guido Carli, Presidente 

Fondazione Centesimus Annus - Pro Pontifice 

Pietro Gasperini, Docente, già Direttore Servizio Musei e Patrimonio Archeologico, 

Architettonico, Artistico e Storico della Regione Lombardia  

Giovanni Gazzaneo, Scrittore, Critico d’Arte, Giornalista Ideatore e già Direttore di 

“Luoghi Infiniti” per “Avvenire”, Promotore e Presidente della Fondazione Crocevia 

Filippo Maria Giordano, Storico, Professore Associato di Storia Contemporanea, 

Università degli Studi “Link” 

Agostino Giovagnoli, Professore Emerito di Storia Contemporanea, Università 

Cattolica del Sacro Cuore 

Giorgio Grimaldi, Professore Associato di Storia delle Relazioni Internazionali, 

Università degli Studi “Link” 

Markus Krienke, Professore Ordinario di Filosofia Moderna ed Etica Sociale, 

Facoltà di Teologia di Lugano 

Sebastiano Maffettone, Filosofo, Professore Ordinario di Filosofia Politica, LUISS 

Guido Carli 

Giandomenico Magliano, Economista, già Ambasciatore d’Italia in Francia 

Andrea Manzella, Costituzionalista, Politico, Presidente del Centro Studi sul 

Parlamento, LUISS Roma 

Giacomo Marramao, Filosofo, Professore Emerito di Filosofia Teoretica, Università 

degli Studi Roma Tre 

Maurizio Melani, Professore Straordinario di Scienza della Politica, Università degli 

Studi “Link”, già Ambasciatore 

Alberto Melloni, Storico delle religioni, Professore Ordinario di Storia del 

Cristianesimo, Università di Modena-Reggio Emilia 

Paolo Mocarelli, già Ordinario di Biochimica Clinica all’Università Bicocca di 

Milano, Presidente della Società Italiana di Biochimica Clinica e Biologia 

Molecolare Clinica, Presidente della FISMELAB 

Maria Teresa Antonia Morelli, Professore Associato di Storia delle Istituzioni 

Politiche, Università degli Studi “Link” 

Mario Romano Negri, Presidente della Fondazione Treccani Cultura, Vice 

Presidente del Cortile dei Gentili, Presidente del Collegio Sindacale del Fondo 

Pensioni Cariplo 

Luigi Paganetto, Economista, Professore Emerito di Economia Politica, Università di 

Roma “Tor Vergata” 

Vincenzo Paglia, Arcivescovo, Presidente della Pontificia Accademia per la Vita 

Giancarlo Pallavicini, Economista, Docente, Saggista, Accademico delle Scienze della 

Federazione Russa, Presidente della Fondazione Giancarlo Pallavicini Ente 

Filantropico E.T.S. Italia 

Mario Panizza, Architetto, già Rettore Università Roma Tre 

Francesco Petrillo, Professore Ordinario di Filosofia del Diritto, Università degli 

Studi del Molise 

Francesco Maria Pizzetti, Giurista, Professore Emerito di Diritto Costituzionale, 

Università di Torino, Già Garante dei Dati Personali 



 

Giulio Prosperetti, Giurista, Giudice Costituzionale, Professore Ordinario di Diritto 

del Lavoro, Università degli Studi Tor Vergata 

Gaetano Sabatini, Professore Ordinario di Storia Economica, Università Roma Tre 

Ferdinando Salleo, Diplomatico, già Ambasciatore d’Italia in Russia e negli Stati 

Uniti e Segretario Generale del Ministero degli Affari Esteri 

Vincenzo Scotti, Politico, Economista, più volte Ministro della Repubblica, 

Fondatore dell’Università degli Studi “Link Campus University” 

Maria Luisa Sergio, Professore Associato di Storia Contemporanea, Università Roma Tre 

Francesco Sicurello, Presidente Emerito di @ITIM - Associazione Italiana di 

Telemedicina e Informatica Medica, Ricercatore Associato Senior presso CNR-ITB 

(Istituto di Tecnologie Biomediche), Segrate (Milano) 

Erik Oliviero Somaschini, Imprenditore, Ceo Brianza Assicurazioni, Consigliere 

AssoESG  

Anna Maria Tarantola, Presidente Fondazione Centesimus Annus Pro Pontifice, già 

Vice Direttore Generale Banca d’Italia e Presidente della RAI 

Tiziano Torresi, Storico, Docente di Storia delle Istituzioni Politiche, Unimercatorum  

Marco Trivelli, Direttore Generale Asst Lecco, già Direttore Generale Asst Grande 

Ospedale Metropolitano Niguarda e Asst Spedali Civili di Brescia 

Tommaso Visone, Professore Associato di Storia del Pensiero Politico, Università 

degli Studi “Link” 

Maurizio Zandri, Sociologo, Professore Straordinario di Sociologia Generale, 

Università degli Studi “Link” 

Angelo Vincenzo Zani, Arcivescovo, Archivista e Bibliotecario di Santa Romana 

Chiesa, già Segretario della Congregazione per l’Educazione Cattolica 

Ortensio Zecchino, Storico, Politico, Professore di Storia del Diritto Medievale e 

Moderno, già Ministro dell’Università e della Ricerca 

Sergio Zoppi, Politico, Saggista, già Presidente Formez 
 

 



COLLANA RICOSTRUZIONE 

 

REGOLAMENTO PER LA PRESENTAZIONE DI VOLUMI  

AI FINI DELLA PUBBLICAZIONE 

 

Condizioni preliminari 

L’invio dei contributi alla Collana per una valutazione ai fini della pubblicazione 

presuppone l’accettazione da parte degli autori delle seguenti regole di 

pubblicazione: 

a) il contributo, o parti significative di esso, non deve essere stato pubblicato 

altrove, a meno che l’Autore non sia stato autorizzato, dal primo editore, alla 

ripubblicazione del proprio lavoro; 

b) è necessario indicare se il contributo è già soggetto, in tutto o in parte, a review 

per altra pubblicazione; in tal caso, l’Autore, prima della risposta definitiva della 

Casa Editrice si impegna ad informare quest’ultima dell’eventuale accettazione 

da parte di altro editore. 

 

Iter di presentazione 

I volumi vanno inviati – via e mail – alla Direzione Editoriale della Casa Editrice, 

in formato testo che includa il contributo, corredato da un abstract, oltre ad un breve 

profilo dell’Autore. L’Autore può scegliere di proporre il proprio lavoro per la 

pubblicazione in lingua straniera. Rimarrà a cura dell’Autore stesso la revisione del 

lavoro nella lingua prescelta, qualora esso non venga considerato adeguato agli 

standard linguistici. Il volume deve essere preferibilmente impostato secondo i 

“criteri redazionali” della specifica Collana. 

 

 

Processo di edizione 

La Direzione Editoriale esamina il volume e, qualora lo giudichi potenzialmente 

idoneo per la pubblicazione e coerente con le linee guida indicate dal Comitato 

Scientifico, dà inizio al processo di edizione, inviando l’abstract dell’opera e il 

profilo dell’Autore alla società di distribuzione per portarlo a conoscenza della 

rete libraria. 



 

 

Patrizio Bianchi   Sergio Fabbrini 

Luigi Paganetto   Vincenzo Paglia 

Vincenzo Scotti 
 

 

 

 

 

 

 

PER UN’EUROPA  

CHE GUARDI AL MONDO 
 

 

Appello ai cristiani e alle persone  

di buona volontà 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
ENTI PROMOTORI 

 

 

 

 

FONDAZIONE GIULIO PASTORE 

*-*-* 

ASSOCIAZIONE CULTURALE “PROGETTO EUROPA DOMANI” 

*-*-* 

CENTRO DI DOCUMENTAZIONE EUROPEA - UNIVERSITÀ LUMSA 

 



 

 

 

 
Questo appello per l’Europa è rivolto a tutti gli europei e ha al suo 

centro l’evidenza che senza un’Unione Europea forte e coesa non vi può 

essere pace nel mondo. Esso vuole essere un invito per liberare 

l’Europa dalla prigionia dell’egocentrismo nazionalista e generare una 

nuova realtà, che viva e operi non solo per se stessa ma anche per il 

mondo. Un appello per il rilancio spirituale, economico, istituzionale di 

un’Europa che sappia ritrovare le proprie radici e, soprattutto, un 

rinnovato entusiasmo per riprendere la via di un processo di 

integrazione ed unificazione per una nuova Unione fra tutti gli Europei.   

Questo è il messaggio delle pagine che seguono, frutto di un lavoro 

condiviso e presentato in diversi incontri dedicati. Il messaggio è 

organizzato in tre parti. La prima (di Vincenzo Paglia1) è impegnata a 

disegnare le strade di un rilancio spirituale dell’Europa. La seconda (di 

Luigi Paganetto2), di un suo rilancio economico e sociale. La terza (di 

Sergio Fabbrini3), di un suo rilancio istituzionale. Con una introduzione 

di Vincenzo Scotti4, una postfazione di Patrizio Bianchi5 e alcune 

riflessioni di colleghi e amici con i quali è stato aperto un dialogo su 

questo tema. 

 

 
1 Vincenzo Paglia, Arcivescovo, Presidente Emerito della Pontificia Accademia 

per la Vita. 
2 Luigi Paganetto, Economista, Professore Emerito, Docente di Economia 

Europea, Coordinatore del “Gruppo dei 20”. 
3 Sergio Fabbrini, Professor Emeritus, Politics and International Relations. 
4 Vincenzo Scotti, politico, più volte Ministro della Repubblica, Docente e 

Fondatore della Link Campus University, Presidente Associazione Culturale 

“Progetto Europa domani”. 
5 Patrizio Bianchi, Economista e politico, Ordinario di Economia, già ministro 

dell’Istruzione. 



 

 

 

 
INDICE 

 

 

 

 

 

INTRODUZIONE  15 

1. Ritrovare l’anima dell’Europa 15 

2. L’Europa che vogliamo 16 

 

PARTE I 

 

UN NUOVO CRISTIANESIMO EUROPEO: 

DALL’EGEMONIA CULTURALE ALL’OFFERTA 

DI UMANESIMO 

 

 

19 

1.  Per uscire dal baratro 19 

2. Ripartire dall’Europa 22 

3. Ritornare al Vangelo: Gesù, la folla, i discepoli  25 

4. Chiesa e Società: un’unica storia 28 

5. Una nuova cultura politica 29 

6. Un umanesimo planetario 33 

7. Radici culturali non etniche 35 

8. Atene, Roma, Gerusalemme … e le megalopoli 36 

9. La città sperimentazione della cultura del dono 38 

10. Potere mite’ e universalismo europeo 39 

11. Le ragioni dell’Europa unita 40 

12. Amore per l’Europa e riscatto dalla cultura del 

debito 

 

41 

13. Il Kairos della fede 44 

14. La tessitura di una rete 47 

15. Nuova passione, anche politica, per l’Europa 49 

16. I cristiani e l’intercessione per il mondo 52 

 

PARTE II  

 

L’EUROPA E LA SFIDA DI UN MONDO IN 

CAMBIAMENTO 

 

55 

1 Navigare nel disordine globale 55 



 

2 Un nuovo ruolo per l’Europa 59 

3 Un’Europa impegnata verso il Sud del mondo 62 

4 La centralità dell’energia, precondizione per lo 

sviluppo 

 

64 

5 Sfuggire alla trappola della media tecnologia, 

cooperando con i paesi emergenti  

 

69 

6 Il cambiamento tecnologico e l’Intelligenza Arti-

ficiale 

 

70 

7 Demografia e migrazioni 73 

8 Equità, coesione e sviluppo 75 

9 L’innovazione motore della macchina sociale 78 

 

PARTE III 

 

UN SOLIDO VASCELLO IN UN MARE IN 

TEMPESTA: UNDICI CONSIDERAZIONI PER 

L’UNIONE FEDERALE 

 

 

81 

1. La politica delle grandi potenze 81 

2. La democrazia condizionata dagli europei 82 

3. L’Unione sempre più stretta 82 

4. Il ritorno delle sovranità nazionali 83 

5. Nuovo mondo e vecchi paradigmi 84 

6. L’Europa a più cerchi 85 

7. L’unione federale 86 

8. Il governo dell’unione federale 86 

9. Centralizzare e decentralizzare 87 

10. Identità plurali 88 

11. Un solido vascello 88 

 

POSTFAZIONE 

 

91 

1. L’Europa deve ritrovare la via dell’unificazione 91 

2. Una politica educativa per un’Europa protagonista 

dello sviluppo 

 

93 

3. Una politica di ricerca per un’Europa dello svilup-

po e della pace 

 

94 

 

COMMENTI 

 

97 

Giuliano Amato 97 

Andrea Manzella 99 

Pier-Virgilio Dastoli 101 



 

 

Pier Carlo Padoan 102 

Pasquale Lucio Scandizzo 104 

Giulio Prosperetti 105 

 

ENTI PROMOTORI 

 

107 

 



 

15 

 

 
INTRODUZIONE 

 

 

 

 

1. Ritrovare l’anima dell’Europa 

 

In un tempo segnato da disgregazione culturale, crisi delle 

democrazie liberali, emergenze climatiche e nuove idee 

tecnocratiche, l’Europa appare come un continente stanco, in 

affanno, incapace di ritrovare slancio ideale. Sembra aver perso la 

consapevolezza di essere il cuore pulsante di una civiltà radicata 

nella dignità dell’umano, nella tensione all’università e nella fiducia 

nel progresso, come vocazione etica. In questo scenario, il 

cristianesimo europeo – che di quella civiltà è stata artefice e 

matrice – si trova in una condizione di marginalità, talvolta 

autoimposta, talvolta subita, dal cuore e dalla vita quotidiana della 

società in cui è nata e cresciuta.  

 

Di fronte a questa gigantesca crisi epocale, ci vengono indicati 

indispensabili ed urgenti un sussulto morale, culturale e spirituale 

per poter contrastare quanto avanza. È necessario ristabilire tra i 

popoli europei un rapporto di “Fides”, cioè di fiducia reciproca, 

rispetto e legame duraturo, che superi la logica di un semplice 

“Foedus” – ovvero di accordi temporanei, utilitaristici e spesso 

fragili. Senza un’autentica fiducia, non può esserci una vera 

comunità politica: solo un’alleanza di interessi e di convenienze 

destinata a logorarsi. 

 

L’Appello per l’Europa scritto per questo incontro nel Palazzo 

del Campidoglio in Roma dove furono firmati, dai nostri padri, i 

patti europei, è rivolto a tutti gli europei, cristiani e uomini di buona 

volontà, che sono consapevoli che senza una forte presenza 

dell’Unione Europea non vi può essere pace nel mondo. 

In questi giorni tristi, in cui non si riesce a porre fine a guerre che 

si trascinano da anni e ad aprire cantieri per una pace duratura in 



16 

Europa, nel Mediterraneo, in Africa, nel Mondo intero, diviene 

necessario ricordare che questa Unione ha le sue radici in quel 

movimento per la democrazia, nato dalla lotta contro l’autoritarismo 

ed il razzismo, che avevano portato l’intera Europa al disastro 

umano della Seconda Guerra Mondiale e che ancora oggi segnano 

la vita di molti popoli. 

 

Un’Unione Europea, che voglia essere di riferimento per una 

pace duratura ed uno sviluppo pienamente sostenibile, deve 

ritrovare la sua anima originaria, quella via tracciata dai Padri 

Fondatori di una unità europea che non solo prometteva pace, ma 

anche rispetto e tutela dei diritti della persona e delle comunità, 

coniugati necessariamente con l’obbligo civile della solidarietà 

all’interno e fra queste comunità di cittadini. 

 

L’articolo 2 della nostra Costituzione sintetizza in modo limpido 

questi principi: “La Repubblica riconosce e garantisce i diritti 

inviolabili dell’uomo, sia come singolo, sia nelle formazioni sociali 

ove si svolge la sua personalità, e richiede l’adempimento dei 

doveri inderogabili di solidarietà politica, economica e sociale”. 

 

Questa solidarietà deve proiettarsi nel tempo, proprio perché la 

sostenibilità dello sviluppo deve essere definita come la possibilità 

di generare oggi una crescita, che non riduca i diritti e le possibilità 

di crescita delle generazioni future. Per questo tra i valori 

costituzionali di questa nostra Europa vi deve essere l’eguaglianza, 

principio questo che deve essere ribadito con forza, perché oggi una 

globalizzazione essenzialmente di mercato ha determinato ovunque 

una crescita di indici di diseguaglianza incompatibili con i principi 

di inviolabilità dei diritti e di solidarietà, che sono la base della 

stessa democrazia. 

 

 

2. L’Europa che vogliamo 

 

Sono tornate pulsioni autoritarie anche in Paesi di consolidata 

democrazia ed è aumentata l’arroganza di autocrati. Pur avendo ben 

chiare le fragilità di questa nostra Europa, questo nostro appello 

richiede di procedere sulla via di una Unione “umanistica, 



 

17 

sostenibile e federale”, come indicato in queste pagine, ben sapendo 

che l’Europa cresce più di ogni altra area del mondo solo quando è 

unita, quando opera congiuntamente per l’unificazione, mentre si 

condanna alla marginalità economica ed alla irrilevanza politica 

quando, rincorrendo ormai astratti sovranismi, si divide in contesti 

locali, ormai inadeguati ad affrontare i grandi problemi globali che 

stanno di fronte a noi. 

 

Un appello quindi per “liberare l’Europa dalla prigionia 

dell’egocentrismo nazionalista e generare una nuova realtà, che viva 

e operi non solo per se stessa ma anche per il mondo”, per rilancio 

economico, istituzionale, educativo, ma anche spirituale. Vorremmo 

un’Europa, che sappia ritrovare le proprie radici ma anche un 

rinnovato entusiasmo, riprendendo la via di un processo di 

integrazione e unificazione, che abbia al proprio centro l’educazione 

e la ricerca, basi esse stesse di una nuova Unione fra tutti gli 

Europei che porti pace in questo tormentato “nostro” mondo.  

 

Ritrovare l’anima dell’Europa non è un esercizio nostalgico, ma 

una necessità storica. Senza un’Europa umanistica, sostenibile e 

federale, non vi può essere una pace duratura né un futuro 

condiviso, per il continente e per il mondo. 

 

 

 

  

 



 

19 

 

 
PARTE I 

 

 

UN NUOVO CRISTIANESIMO EUROPEO: 

DALL’EGEMONIA CULTURALE ALL’OFFERTA DI 

UMANESIMO 
 

 

 

 

1. Per uscire dal baratro 

 

In un tempo segnato da disgregazione culturale, crisi delle 

democrazie liberali, emergenze climatiche e nuove idolatrie 

tecnocratiche, l’Europa si presenta come un continente stanco, in 

affanno, incapace di ritrovare slancio ideale. Non è più il cuore 

pulsante di una civiltà radicata nella dignità dell’umano, nella 

tensione all’universalità e nella fiducia nel progresso come 

vocazione etica. In questo scenario, il cristianesimo europeo – che 

di quella civiltà è stato artefice e matrice – si trova in una 

condizione di marginalità, talvolta autoimposta, talvolta subìta, 

sempre più distante dal cuore della cultura e dalla vita quotidiana 

delle società in cui pure è nato e cresciuto. 

Ci troviamo in un versante della storia il cui esito può essere 

anche la fine del mondo come lo conosciamo. Di fronte a questa 

sfida gigantesca, epocale, ci vengono indicati, indispensabili ed 

urgenti, un sussulto morale, culturale, spirituale, per poter 

contrastare quanto avanza. 

Per far rinascere la passione per un’Europa che sia un soggetto 

politico serve un’ispirazione comune, un “progetto” condiviso che 

coinvolga tutti i cittadini nel promuovere uno spirito costruttivo, 

coraggioso ed entusiasta, capace di generare un cambiamento 

radicale. Un cambiamento che ci veda partecipi non come semplici 

abitanti di un continente, ma come membri attivi di una casa 

comune, fondata su valori profondi e condivisi. 



20 

È necessario ristabilire tra i popoli europei un rapporto di 

“Fides”, cioè di fiducia reciproca, rispetto e legame duraturo, che 

superi la logica di un semplice “Foedus” – ovvero di accordi 

temporanei, utilitaristici e spesso fragili. Senza un’autentica fiducia, 

non può esserci una vera comunità politica: solo un’alleanza di 

interessi e di convenienze destinata a logorarsi. 

Per costruire questo nuovo patto tra i popoli europei, occorre 

ritornare alle radici, riscoprendo il patrimonio spirituale e culturale 

che ha dato origine all’idea stessa di Europa. È fondamentale 

riconoscere le radici cristiane, non per scopi confessionali o 

evangelizzatori, ma perché esse rappresentano il terreno comune su 

cui sono cresciuti molti dei valori che oggi condividiamo: la dignità 

della persona, la solidarietà, la giustizia, il rispetto per la vita e per 

la libertà. Altrettanto importante è tutelare e valorizzare le tradizioni 

identitarie dei popoli europei, nella loro ricchezza e diversità. 

Un’Europa unita non deve essere sinonimo di omologazione, ma di 

unità nella diversità, capace di armonizzare pluralità culturali in un 

orizzonte comune. Si tratta, dunque, riscoprire quei valori universali 

in cui credenti e non credenti, laici e cristiani, possono riconoscersi 

e camminare insieme, ritrovando il senso profondo del vivere come 

cittadini europei. 

Il presidente Mattarella ha severamente avvertito: “Il mondo 

rischia di scivolare nel baratro come nel 1914”. La Prima guerra 

mondiale, iniziata a Sarajevo, era interna all’Europa, così come la 

seconda, iniziata nel ‘39 con l’invasone della Polonia da parte della 

Germania. Ambedue sono diventate “mondiali”, come se ogni 

guerra in Europa facilmente si allarga al mondo. Sono più di tre 

anni dall’invasione dell’Ucraina da parte della Russia.  Siamo 

ancora in Europa. Non possiamo assistere inermi. Sarebbe 

imperdonabile.  

Negli ultimi 80 anni l’Europa è vissuta in pace ed ha anche 

ispirato nel mondo visioni unitive ed universalistiche, fin dal primo 

dopoguerra. In Italia con la scrittura della Costituzione, in Europa 

con l’impegno per l’Unione e nel campo internazionale con la 

creazione dell’ONU nel 1945. Fa pensare che nel 1940 c’erano sul 

pianeta solo due regimi democratici: l’Inghilterra e gli Stati Uniti. Il 

resto era una lunga teoria di regimi dispotici, dittature e autocrazie. 

Nei decenni successivi l’Europa e l’Occidente hanno promosso 

ovunque visioni democratiche. Lo ha ricordato anche Papa 



 

21 

Francesco, nell’enciclica Fratelli tutti: “Per decenni è sembrato che 

il mondo avesse imparato da tante guerre e fallimenti e si dirigesse 

lentamente verso varie forme di integrazione. Per esempio, si è 

sviluppato il sogno di un’Europa unita, capace di riconoscere radici 

comuni e di gioire per la diversità che la abita. Ricordiamo ‘la 

ferma convinzione dei Padri fondatori dell’Unione Europea, i quali 

desideravano un futuro basato sulla capacità di lavorare insieme per 

superare le divisioni e per favorire la pace e la comunione fra tutti i 

popoli del continente’. Prese forza l’aspirazione a un’integrazione 

latino-americana e si iniziarono alcuni passi. In altri Paesi e regioni 

vi sono stati tentativi di pacificazione e avvicinamenti che hanno 

portato frutti e altri che apparivano promettenti”.  

Non è mancato il tempo in cui è apparsa possibile una pace 

duratura. Fu la notte del 9 novembre del 1989 con l’abbattimento 

del muro di Berlino. Immediati sorsero sogni di pace ovunque nel 

mondo. C’erano le condizioni per realizzarli ed in alcune situazioni 

fu possibile. Solo alcuni esempi. Si avviò un processo negoziale per 

la Terra Santa con gli accordi di Oslo (1993). In Sudafrica crollò il 

regime dell’apartheid. Nel 1992 si fece la pace in Mozambico. In 

Irlanda del Nord le posizioni si avvicinarono. Anche in America 

Latina (in Guatemala) e in America Centrale (in El Salvador), si 

ritrovò la pace interna. 

Ma, nel giro di tre anni, si bruciò tutto. Iniziò con l’esplosione 

del conflitto balcanico: un orrore fratricida. Eppure, nella ex-

Jugoslavia si contavano più di un milione e mezzo di matrimoni 

misti. La convivenza, ovviamente, era più che possibile. La guerra 

fece un’ecatombe anche tra congiunti. Vennero, a seguire, i conflitti 

nella regione dei Grandi Laghi, nel Burundi, nell’Uganda, nel 

Congo... sino a oggi, senza interruzione. Che tragico spreco si fece e 

si continua a fare della pace! Non solo si è via via attutito il sogno 

di una pace universale, si sono risvegliate potenti le passioni etnico-

nazionaliste. Ed è stato impressionante la velocità con cui hanno 

preso il sopravvento. E sorprendente è la forza con cui hanno 

sovvertito un traguardo storico che sembrava definitivo. Si sono 

attizzati focolai di odio e consolidate inimicizie in diversi luoghi del 

mondo e in diversi ambiti, sia politici che religiosi. Ovviamente 

iniziò immediata anche una nuova folle corsa al riarmo. 

Con la rinascita dei nazionalismi abbiamo sprecato la pace! La 

globalizzazione, che l’Occidente (Europa compresa) ha diffuso sino 



22 

ai confini della terra, è stata realizzata quasi unicamente sul versante 

del mercato. Si è completamente dimenticata di promuovere una 

effettiva redistribuzione della ricchezza. Disuguaglianze insop-

portabili, sostenute da un iperindividualismo (e un conseguente 

ipernazionalismo), hanno spinto singoli e popoli a ripiegarsi su se 

stesso. Le conseguenze sono state amare: si sono moltiplicati i muri 

e le guerre con danni incalcolabili. Papa Francesco ha avvertito: 

“Ogni guerra lascia il mondo peggiore di come lo ha trovato. La 

guerra è un fallimento della politica e dell’umanità, una resa 

vergognosa, una sconfitta di fronte alle forze del male”.  

La decisione sulla guerra, come riporta la Costituzione Italiana, 

non solo non può essere intaccata, semmai approfondita. Come non 

pensare a quanto auspicava Luigi Sturzo? Il prete siciliano aveva 

seguito l’intenso dibattito tra i cattolici a seguito della Prima guerra 

mondiale che Benedetto XV cercò di fermare sostenendo che era 

una “inutile strage”. Di fronte a una guerra così terrificante era sorto 

tra i cattolici un dibattito che metteva in discussione il tema della 

“guerra giusta”. E Sturzo propose l’abolizione del “diritto alla 

guerra”, individuando altri mezzi per risolvere tensioni e conflitti. 

Riprese l’idea dopo la Seconda guerra mondiale. E la sua tesi è lì, 

chiara. Perché non riprenderla di fronte al riaffacciarsi di un 

possibile conflitto nucleare tattico? I cattolici non possono non far 

tesoro del progresso del magistero degli ultimi papi in rapporto 

all’ipotesi del superamento della prospettiva della guerra “giusta”.  

 

 

2. Ripartire dall’Europa 

 

Siamo convinti che l’Europa debba ritrovare la sua anima per 

contribuire ad un nuovo assetto internazionale, oltre che per ridare 

forza ai singoli Stati che la compongono. È stata l’esperienza degli 

anni Quaranta del secolo scorso quando, di fronte al crollo del 

nazifascismo, alcuni cattolici, assieme ad alcuni laici, si 

impegnarono per immaginare l’assetto di un nuovo futuro per 

l’Italia, per l’Europa e per un nuovo assetto internazionale. 

Crediamo sia giunta l’ora – ed è questa – che i cristiani europei 

ritrovino uno slancio per delineare i tratti di una nuova “Europa” 

che appassioni e che muova gli animi verso un nuovo assetto 

internazionale. È un compito che riguarda, ovviamente, tutti i 



 

23 

popoli, ma l’Europa, attingendo alle sue radici, può offrire ai popoli 

un prezioso e forse indispensabile aiuto.  

L’elezione stessa di Papa Leone XIV lo suggerisce. Con la scelta 

del nome e della motivazione addotta, Papa Leone XIV richiama lo 

spirito che spinse il suo predecessore Leone XIII a offrire con 

l’enciclica Rerum Novarum la visione per affrontare il cambiamento 

epocale che stava avvenendo alla fine dell’Ottocento nel mondo 

soprattutto occidentale. Ebbene, di fronte alle “rerum 

novissimarum” (basti solo pensare alle tecnologie emergenti e 

convergenti), non abbiamo, noi cristiani europei, la responsabilità di 

farci carico – assieme agli amici laici e agli uomini e donne di 

buona volontà – delle sfide che abbiamo di fronte per instaurare un 

nuovo ordine mondiale anche attraverso una “nuova” Europa? 

Dobbiamo tornare ad abbeverarci alle radici – quelle evangeliche, 

anzitutto – per vivere un cristianesimo che irrori la cultura 

contemporanea per realizzare quel bene comune universale che è la 

sostanza del Vangelo. Non è un cristianesimo dai propositi 

egemonici. Il tempo della cristianità ci sta ormai alle spalle. E non 

torna. È indispensabile vivere e mostrare un cristianesimo che ispiri 

un nuovo umanesimo planetario attraverso un nuovo assetto sia 

dell’Europa che del pianeta.  

Il “cambiamento d’epoca” nel quale siamo immersi – ne parlava 

spesso papa Francesco – può sfociare nella fine del mondo come 

noi lo conosciamo. “Cambiamento d’epoca”, infatti, significa che, 

per la prima volta nella storia come noi la conosciamo, l’uomo può 

distruggere se stesso e il creato: dal ‘45 con la bomba nucleare, poi 

con i disastri provocati dal cambiamento climatico e infine con le 

tecnologie emergenti e convergenti con le quali possiamo 

manipolare radicalmente anche l’umano. Ebbene, di fronte a questo 

nuovo orizzonte – dai tratti talora apocalittici – non sembra 

emergere alcuna visione unitiva e prospettica. Di qui lo 

smarrimento e la paura, con il conseguente ripiegamento su se 

stessi. Aveva ragione papa Wojtyla quando affermava che “l’uomo 

soffre per mancanza di visione”. È la questione di questo nostro 

tempo. Ed è anzitutto culturale o, se si vuole, pre-politica.  

Credo sia opportuno che l’Europa riprende l’iniziativa. Lo chiede 

la sua storia. Ed oggi è anche una responsabilità più acuta. 

Ricordiamo la domanda (retorica) di papa Francesco al Parlamento 

europeo quando gli consegnarono il Premio Carlo Magno: “Che 



24 

cosa ti è successo, Europa umanistica, paladina dei diritti 

dell’uomo, della democrazia e della liberà?” La riprese più 

chiaramente nella Fratelli tutti: “Per decenni è sembrato che il 

mondo avesse imparato da tante guerre e fallimenti e si dirigesse 

lentamente verso varie forme di integrazione. Per esempio, si è 

sviluppato il sogno di un’Europa unita, capace di riconoscere radici 

comuni e di gioire per la diversità che la abita. Ricordiamo ‘la 

ferma convinzione dei Padri fondatori dell’Unione Europea, i quali 

desideravano un futuro basato sulla capacità di lavorare insieme per 

superare le divisioni e per favorire la pace e la comunione fra tutti i 

popoli del continente’. Prese forza l’aspirazione a un’integrazione 

latino-americana e si iniziarono alcuni passi. In altri Paesi e regioni 

vi sono stati tentativi di pacificazione e avvicinamenti che hanno 

portato frutti e altri che apparivano promettenti”. Papa Francesco 

era convinto che “la creatività, l’ingegno, la capacità di rialzarsi e di 

uscire dai propri limiti appartengono all’anima dell’Europa”. Ma ci 

chiediamo: dov’è finita l’anima dell’Europa? Come sconfiggere la 

stanchezza dell’animo europeo di fronte al suo futuro incerto? Oggi 

ancora in tanti guardano l’Europa sperando nella linfa di un 

rinnovato cristianesimo. Tanti altri – e forse perché temono la sua 

forza ispiratrice – ne hanno paura sino ad auspicarne la 

dissoluzione. Sarebbe una tragedia non solo per gli europei, ma per 

l’intera umanità.  

Siamo convinti che l’Europa può offrire una nuova linfa ai 

popoli della terra. E il cristianesimo può scaldare nuovamente 

l’anima dell’Europa perché riscopra la passione per la sua missione 

universale. I popoli vanno aiutati ad abbandonare la logica della 

forza economica e militare come guida nelle relazioni 

internazionali. I cristiani europei – le chiese europee, nelle diverse 

forme organizzative – debbono appassionarsi di nuovo ad una 

Europa dal cuore e dai pensieri universali. Non più un’Europa 

chiusa in se stessa come una ridotta dentro la quale difendere un 

cristianesimo identitario, minoritario e residuale. C’è urgenza di 

un’Europa che riscopra la passione contagiosa di un umanesimo 

degno della sua qualità personale, che poggia sul fondamento della 

passione condivisa per l’umano che è comune a tutti i popoli.  

La sfida è decisiva: una nuova Europa per la nuova era 

planetaria. Oggi ci troviamo un mondo globalizzato che ha in 

comune gli stessi problemi vitali e le stesse minacce globali. Nessun 



 

25 

popolo può vivere separato. La pandemia del 2020 lo ha mostrato in 

maniera drammatica. Nessuno può salvarsi da solo. Tutte le grandi 

sfide oltrepassano le competenze nazionali. Eppure, siamo in ritorno 

ai nazionalismi. L’Europa deve ritrovare la sua passione universale e 

trasmetterla a tutti i popoli. È decisivo per il Pianeta raccogliere 

questa sfida. E, in tale orizzonte, il cristianesimo è indispensabile: 

può suscitare quella passione universale per la salvezza di tutti i 

popoli che sostanzia la sua forza spirituale e sociale, financo politica.  

I cristiani europei debbono scoprire che l’Europa è il prossimo più 

prossimo, anche se – o proprio per questo – appare come il più 

lontano. L’Europa è il campo nel quale il cristianesimo ha più storia, 

più esperienza, più invenzione. È una straordinaria eredità che ci 

interroga e che sarebbe irresponsabile lasciarla sepolta sottoterra, 

inerte, senza recuperarla e spenderla perché questo nostro mondo che 

continua a frammentarsi. Papa Francesco, nel discorso citato, 

ricordava: “Nel secolo scorso l’Europa ha testimoniato all’umanità 

che un nuovo inizio era possibile: dopo anni tragici di tragici scontri, 

culminati nella guerra più terribile che si ricordi, è sorta, con la grazia 

di Dio, una novità senza precedenti nella storia”. Ed esortava: “Alla 

rinascita di un’Europa affaticata, ma ancora ricca di energie e di 

potenzialità, può e deve contribuire la Chiesa”. 

Bisogna chiudere perciò la fase delle lamentazioni che spingono 

verso una triste rassegnazione. Confessiamo, piuttosto, un po’ di 

vergogna per questa lagna – anche quella triste e sterile tra 

conservatori e progressisti – che ci sta rendendo litigiosi e al tempo 

stesso del tutto ininfluenti. Il Vangelo – anche solo una sia parola, ma 

che sia appunto evangelica – spinge ad una nuova creatività. Le 

Chiese europee debbono ridiventare un soggetto che guarda, non 

l’oggetto che deve essere guardato, se vogliamo abitare i segni della 

storia rendendo testimonianza allo sguardo di Gesù. Ci guardiamo 

troppo al nostro interno e troppo ci preoccupiamo di come siamo 

guardati dagli altri. Poco invece guardiamo il mondo e poco 

ascoltiamo il grido di aiuto che sale soprattutto dai più poveri. 

 

 

3. Ritornare al Vangelo: Gesù, la folla, i discepoli  

 

Riapriamo il Vangelo! C’è una immagine emblematica che gli 

evangelisti ci suggeriscono e che può essere la via da ripercorrere 



26 

nuovamente: l’icona di “Gesù, la folla e i discepoli”. Ci sono tre 

attori (più uno). Il primo è Gesù, colui che prende l’iniziativa, 

seminando le parole e i segni della venuta del Regno senza fare 

«preferenza di persone» (cfr. At 10,34). In varie forme, Gesù 

rivolge una speciale attenzione ai “separati” da Dio e agli 

“abbandonati” dalla comunità (i peccatori e i poveri, nel linguaggio 

evangelico). Con le sue parole e le sue azioni offre la liberazione 

dal male e la conversione alla speranza, nel nome di Dio che è il 

Padre di tutti gli uomini. Il secondo attore è la folla che lo segue 

lungo il cammino, e talora addirittura lo insegue sino a precederlo. 

È alla folla (alle diverse folle, sia dentro che fuori Israele) che Gesù 

dirige l’annuncio evangelico. Non si rivolge solo a pochi illuminati 

o prescelti. Gesù mette la folla in diretto contatto con il dono di Dio, 

che è lui stesso, e spesso in una maniera che sorprende e talora 

scandalizza i testimoni. Gesù accetta come interlocutori tutti coloro 

che fanno parte della folla: ascolta le appassionate rimostranze della 

donna cananea (Mt 15,21-28), che non può accettare di essere 

esclusa dalla benedizione che Egli porta; si concede al dialogo con 

la samaritana (Gv 4), nonostante la sua condizione di donna 

socialmente e religiosamente compromessa; sollecita l’atto di fede 

libero e riconoscente del cieco nato (Gv 9), che la religione ufficiale 

aveva liquidato come estraneo al perimetro della grazia. Tra coloro 

che seguono Gesù prende netto rilievo il terzo attore che sono gli 

apostoli e i discepoli destinati all’autorevole mediazione fra Gesù e 

la folla. Il loro ingresso coincide con la chiamata, che non è 

preceduta da una storia di guarigione e di conversione: la chiamata 

di Gesù è il fondamento della loro guarigione e conversione, della 

benedizione e della comunione loro offerte. Non è un privilegio, ma 

un ministero, un servizio. Grazie al dono dello Spirito, devono 

custodire il posto di Gesù, ma senza sostituirlo, in modo che sia 

ancora possibile incontrarlo. 

Gesù, la folla, gli apostoli e i discepoli: ecco l’icona da 

contemplare perché la Chiesa di questo nostro tempo diventi sempre 

più ciò che è sul piano evangelico. Nessuno dei tre attori può uscire 

di scena. Se viene a mancare Gesù e al suo posto si insedia qualcun 

altro, la Chiesa diventa un contratto fra gli apostoli e la folla, il cui 

dialogo sinodale finirà per seguire la trama del gioco politico. Senza 

gli apostoli, autorizzati da Gesù e istruiti dallo Spirito, il rapporto 

con la verità evangelica si interrompe e la folla rimane esposta a un 



 

27 

mito o una ideologia su Gesù, sia che lo accolga sia che lo rifiuti. 

Senza la folla, la relazione degli apostoli con Gesù si corrompe in 

una forma settaria e autoreferenziale della religione, e 

l’evangelizzazione perde la sua luce, che è una rivelazione di Dio 

che si rivolge a chiunque, direttamente, offrendogli la sua salvezza.  

In questo quadro fa poi irruzione l’attore “in più”: il quarto, 

l’antagonista, che porta sulla scena la separazione diabolica degli 

altri tre. Di fronte alla perturbante prospettiva della croce, ci sono 

discepoli che se ne vanno e folle che cambiano umore. L’insidia che 

divide – e quindi contrasta un cammino comune – si manifesta 

indifferentemente nelle forme del rigore religioso, dell’ingiunzione 

morale che si presenta come più esigente di quella di Gesù, e della 

seduzione di una sapienza politica mondana che si vuole più 

efficace di un discernimento degli spiriti. Per sottrarsi agli inganni 

del “quarto attore” è necessaria una conversione continua. 

Emblematico a proposito è l’episodio del centurione Cornelio (At 

10), antecedente di quel “concilio” di Gerusalemme (At 15) che 

costituisce un riferimento cruciale di una Chiesa sinodale. 

L’interrogativo di fondo da porre è semplice ed esigente: come 

essere con Gesù e la folla e i discepoli in quest’ora della storia? Non 

esiste infatti un cristianesimo perfetto che qualche volta si è 

realizzato e che dobbiamo applicare oggi. Non è esistito né mai 

esisterà nella storia un cristianesimo perfetto: ogni comunità 

cristiana dovrà sempre convertirsi e umiliarsi per la sua inettitudine 

e confrontarsi con la Parola di Dio che non cessa di ispirarla. Ed è 

questa la grande sfida per ogni generazione cristiana. Anche per la 

nostra. E questo anche dentro tutti i difetti e le imperfezioni della 

realizzazione storica della comunità cristiana. Una convinzione va 

ribadita. Lungo il corso della storia, non ci stiamo allontanando 

dalla purezza delle origini, alla quale dovremmo ritornare; piuttosto 

ci stiamo avvicinando, ogni giorno che passa, al chiarimento della 

nostra destinazione, del quale capiamo sempre qualcosa in più: 

qualcosa che appunto doveva aspettare il suo tempo per essere 

compreso ed eseguito. 

Dovremmo riprendere lo sguardo di Dio, come scrive Giovanni: 

“Dio ha tanto amato il mondo, da dare il suo Figlio unigenito” (Gv 

3, 16). Dio ama il mondo, anche quel mondo che si chiama Europa. 

E, attraverso l’Europa, il mondo intero. Cosa sono state del resto le 

spinte missionarie partite, appunto, dall’Europa, nonostante tutte le 



28 

colpe che pure sono state commesse nel versante coloniale? Non è 

allora urgente una ripresa di iniziativa nel contesto della formazione 

di una politica europea adeguata all’umanesimo spirituale della 

comunità, che in questo momento storico può assumere il rilievo di 

questione epocale? Le politiche prevalenti appaiono sempre più 

polarizzate sull’umanesimo materiale della collettività. E questo, in 

Europa, significa, oltre che riduzionismo etico della convivenza 

civile, ottusa difesa del privilegio accumulato attraverso i decenni 

della governance democratica. Purtroppo, questo vantaggio, gestito 

malissimo dalla cultura dei diritti umani e del benessere diffuso, si è 

andato rapidamente esaurendo. 

 

 

4. Chiesa e Società: un’unica storia 

 

I cristiani europei sono chiamati a riscoprire la loro 

responsabilità di fronte ai popoli europei. Purtroppo, si deve 

registrare una pericolosa autoreferenzialità delle comunità cristiane 

d’Europa. Sappiamo bene, certo, che non mancano i problemi 

interni, alcuni dei quali molto seri. Ma la concentrazione su di essi 

non solo frena la dimensione missionaria (e quindi planetaria, 

propria del cristianesimo e non solo) e quindi la indispensabile 

fermentazione evangelica della società, ma indebolisce la vita stessa 

della comunità ecclesiale. Con doppio impoverimento, sia 

all’interno sia verso la società. È indispensabile un sussulto 

spirituale e culturale avviare un movimento largo e plurale di 

riflessioni sul presente e sul futuro dell’Europa e del mondo. Noi 

cristiani europei siamo in grave ritardo su questo fronte. Dobbiamo 

lasciarci provocare dal Vangelo per ridare un’anima nuova 

all’Europa. Solo una Chiesa rinnovata potrà aiutare la società 

europea ad essere più fraterna e solidale. Sappiamo bene infatti che 

non esistono due storie, una dei cristiani e l’altra della società civile. 

Come non esistono due città, quella cattolica e quella civile. Esiste 

un’unica grande storia che coinvolge tutti. Il cristianesimo europeo 

deve trovare una vitalità nuova per ispirare l’Europa di domani ad 

essere casa comune per tutti. Come lo è stato in passato. Urge 

un’alleanza con gli altri umanesimi, con le altre culture, con le altre 

storie. C’è bisogno di contaminarsi. Cristiani, altri credenti e 

umanisti laici umanisti – in una rinnovata alleanza – possiamo 



 

29 

liberare l’Europa dalla prigionia dell’egocentrismo nazionalista e 

“generare” una nuova “realtà” che viva e operi non solo per se 

stessa ma anche per il mondo.  

Non mancano germogli e luci già in atto per poter immaginare 

un nuovo modo di vedere e di vivere l’Europa in questo inizio del 

terzo millennio. Dobbiamo uscire dalla prigionia dell’IO per 

promuovere il NOI, per far esistere nuovamente quella tensione 

verso il “sociale” ch’è nel DNA del cristianesimo. Una lettura 

attenta delle Scritture e dalla Tradizione ci dice che il cristianesimo 

o è sociale o non è. Benedetto XVI – nella enciclica Spe Salvi – si 

chiedeva come mai nell’età moderna si fosse affermato un 

cristianesimo individualista che spinge i fedeli a salvare ciascuno la 

propria anima, quando l’intera tradizione biblica ci dice che o ci 

salviamo insieme come un popolo o non ci salviamo. Dobbiamo 

rimeditare queste parole di Benedetto XVI: “Henri de Lubac, sulla 

base della teologia dei Padri in tutta la sua vastità, ha potuto 

mostrare che la salvezza è stata sempre considerata come una realtà 

comunitaria. La stessa Lettera agli Ebrei parla di una “città” (cfr. 

11,10.16; 12,22; 13,14) e quindi di una salvezza comunitaria. 

Coerentemente, il peccato viene compreso dai Padri come 

distruzione dell’unità del genere umano, come frazionamento e 

divisione. Babele, il luogo della confusione delle lingue e della 

separazione, si rivela come espressione di ciò che in radice è il 

peccato. E così la “redenzione” appare proprio come il 

ristabilimento dell’unità, in cui ci ritroviamo di nuovo insieme in 

un’unione che si delinea nella comunità mondiale dei credenti” (Spe 

Salvi, 14). 

 

 

5. Una nuova cultura politica 

 

Ecco, quindi, la domanda cruciale: è possibile immaginare una 

rinnovata vocazione del cristianesimo europeo che sia capace di 

coniugare l’adorazione di Dio in spirito e verità (che passa, 

indiscutibilmente, attraverso la responsabilità dell’amore del 

prossimo) con la passione per il destino della società civile (che si 

concepisce democraticamente come soggetto culturalmente 

composito e politicamente auto-governato)? Il cristianesimo 

europeo – in tutte le sue articolazioni, dimensione politica compresa 



30 

– non deve riscoprire la passione per un nuovo futuro sia del 

Continente europeo che del Pianeta? È la domanda di un 

cristianesimo che riprenda l’iniziativa in un contesto nel quale le 

politiche prevalenti appaiono sempre più polarizzate sull’uma-

nesimo materiale della collettività.  

L’Europa è il campo nel quale il cristianesimo ha più storia, più 

esperienza, più invenzione. Ebbene, proprio questa eredità deve 

interpellare i cristiani europei di questo tempo, perché riprendano il 

tesoro di fede e di umanesimo nelle loro mani e sveglino un’Europa 

che si sta frantumando in egoismi sovranisti. Va recuperata e 

ricompresa la tensione all’universalità insita nel messaggio cristiano 

come vissuto nell’esperienza secolare europea. Nelle corde del 

cristianesimo europeo – nonostante una lunga storia di prove ed 

errori – c’è ancora quella tensione profonda che ha portato l’Europa 

e l’umanità stessa verso la democrazia, i diritti umani e la scienza 

naturale. La diffusione di questi tratti di civiltà, nella loro versione 

attuale, registra un’inclinazione di enorme popolarità e di 

inquietante drammaticità: non ci sono più popoli – quale che sia la 

loro antropologia e la loro religiosità – che possono sottrarsi agli 

sviluppi dell’invenzione europea: dell’economia di mercato, alla 

giustizia contrattuale, alla strumentalità tecnica. In questo senso si 

potrebbe dire che l’Europa è più larga dell’Occidente e può 

fermentare l’intero Pianeta. 

È vero che l’atmosfera creata dal capitalismo finanziario della 

competizione neoliberista, della sostituzione tecnologica e 

dell’individualismo etico, accentua paradossalmente un clima da 

‘tutti contro tutti’ che sta emergendo ovunque nel mondo. Paesi di 

culture nobili e millenarie istupidiscono in guerre commerciali, 

guerre civili, guerre di confine, guerre di sovranità, guerre di 

prestigio. Proprio come, al loro interno, sempre più frequentemente 

– e per analoghi motivi – si accendono pulsioni aggressive di cui 

l’apparato emozionale non registra neppure il pericolo e – spesso – i 

veri e propri orrori dei suoi effetti. 

Di fronte a questi scenari inquietanti, il cristianesimo europeo 

deve ritrovare una sua missione proattiva, profetica, per delineare 

un orizzonte umanistico planetario che solo può aprire un futuro 

pacifico. È urgente riprendere l’iniziativa per aiutare la crescita di 

una cultura politica europea adeguata all’umanesimo spirituale della 



 

31 

comunità che, in questo momento storico, può assumere il rilievo di 

questione epocale. 

L’incremento del benessere non si distribuisce affatto 

automaticamente: anzi, le disuguaglianze crescono esponen-

zialmente e incominciano a toccare i fondamentali delle promesse 

di una cittadinanza assistita e regolata secondo giustizia. La cultura 

dei diritti umani, poi, sta impetuosamente evolvendo verso il culto 

ossessivo della indiscriminata libertà individuale di arbitraria 

manipolazione di tutti i legami fondamentali: dell’eros e della 

generazione, del sé e del corpo, del benessere individuale e del bene 

comune. Questa manipolazione, accortamente incoraggiata dall’eco-

nomia neoliberista dei consumi e assistita dai protocolli tecnologici 

delle prestazioni, genera forme – per lo più inconsapevoli – di 

assuefazione e costrizione mentale che, fino ad ora, la storia del 

rapporto fra poteri ideali e libertà reali non aveva ancora reso 

possibili. 

Un cristianesimo europeo che vuole essere all’altezza della 

situazione deve chiudere la fase delle lamentazioni per 

l’indebolimento di una forma di assistenza spirituale della 

cittadinanza propria della Chiesa di Stato e della religione civile. 

Persino confessando con vergogna qualche imbarazzo per questa 

lagna: mentre noi europei ci poniamo il grave problema di rendere 

‘più attrattivo’ (?!) il cristianesimo sul mercato ‘del benessere 

psico-fisico’, molte migliaia di credenti sono odiosamente 

perseguitati e molte comunità sono violentemente spinte 

all’estinzione. 

Così pure deve riproporsi l’urgenza dell’unità dei cristiani. 

L’ecumenismo contemporaneo sembra sopravvivere solo nella 

celebrazione e nella devozione, e rischia di svuotarsi di serietà 

teologica e culturale. Dobbiamo chiederci con serietà se i 

cristianesimi vogliono davvero riconciliarsi. Se le comunità 

cristiane si rendono davvero conto della marginalità alla quale la 

divisione della fede condanna la rivelazione del Vangelo. L’Europa 

è stata segnata profondamente – nelle sue ricchezze e contraddizioni 

– dalle tre tradizioni cristiane: cattolica, ortodossa e protestante. È 

vero che il cristianesimo è nato fuori dall’Europa, ma è in Europa 

che ha ricevuto la sua impronta culturale e intellettuale storicamente 

più efficace, come amava sottolineare Ratzinger. La divisione dei 

cristiani in Europa – e non solo, ovviamente – è uno scandalo che 



32 

purtroppo non sembra bruciare più come nel recente passato. Ed è 

davvero incredibile che le spinte unitive, che dal Vaticano II 

avevano cambiato il clima nei rapporti sia tra i fedeli che tra le 

gerarchie, si siano più che raffreddate. Come non ricordare 

l’affermazione del grande Patriarca Atenagora: “Chiese sorelle, 

popoli fratelli”? È un interrogativo che dovrebbe bruciare nelle 

coscienze cristiane: le divisioni e i conflitti che traversano il tessuto 

europeo non trovano le Chiese complici per la loro mancata unione? 

In questi ultimi empi è stata aggiornata la “Carta Ecumenica”, un 

testo che ripropone una attenzione comune tra i cristiani europei. E 

dobbiamo sperare che qualcosa si muova. L’appello di Leone XIV e 

del Patriarca Bartolomeo a celebrare nel 2033 un incontro tra tutte 

le Chiese cristiane anche solo per stabilire la data comune della 

Pasqua, potrà essere una tappa significativa.  

È decisiva anche l’altra dimensione, quella di un’Europa 

cristiana-ebraica-laica, più in generale, che senta la responsabilità di 

tessere nuove relazioni con le altre religioni – largamente presenti 

nel suo suolo – per coinvolgerle in un disegno di fraternità 

planetaria. Le tre religioni abramitiche sono chiamate a trovare 

quella prospettiva universalistica della comune origine da Dio e 

della comune destinazione in Dio. E c’è l’ulteriore frontiera, quella 

del nuovo dialogo tra le religioni e la ragione laica. Insomma, la 

fede cristiana (nelle sue tre tradizioni), le fedi delle altre religioni 

mondiali e la ragione occidentale (più la democrazia politica) 

possono diventare attori decisivi nel dialogo interculturale e 

interreligioso, con l’obiettivo-guida di affermare i diritti umani 

universali. Questo impulso di testimonianza disinteressata 

dell’esperienza religiosa, fino ad ora inedito per la storia religiosa, 

richiede un inevitabile incontro interculturale.  

È la terza frontiera da percorrere. E richiede una sorgiva 

creatività. Per questo, ad essere interpellati in prima persona sono 

anzitutto gli intellettuali degni di questo nome. Nell’attuale 

congiuntura, della quale si danno sino ad ora flebili cenni da parte 

di generose iniziative private, l’Europa è chiamata a riscoprire la 

sua vocazione di dialogare con gli altri partner religiosi e culturali, 

per l’individuazione di una ragione della natura e, quindi, di un 

diritto naturale per l’uomo e il suo dimorare nel mondo. L’obiettivo 

è restituire fiducia nella profezia che genera la creatività 

comunitaria: ridare forza all’umanesimo che è in caduta verticale. 



 

33 

La qualità spirituale si nutre di occasioni di dialogo, di 

riflessione, di curiosità intellettuale, di provocazione estetica, di 

gratificazione dell’apprendimento. Sfruttando ogni sinergia 

possibile con l’impegno di altri corpi intermedi che operano nella 

società civile e creandone di propri. Ragazzi e adulti stanno 

perdendo il linguaggio, la capacità e il gusto della narrazione 

esistenziale, della comunicazione interiore, della ricchezza 

metaforica degli affetti, delle emozioni, dei moti dell’animo. Le 

città perdono la loro punteggiatura umanistica. 

 

 

6. Un umanesimo planetario 

 

L’utopia che muove queste pagine è quella di suggerire al 

cristianesimo-di-chiesa che, in questo momento, più che seguire il 

filo della sua crisi istituzionale (è l’autoreferenzialità a cui si è 

appena accennato), debba impegnarsi decifrare il kairos della 

mutazione antropologica che in questa epoca stiamo vivendo. Si 

tratta di comprendere questo passaggio della storia come un tempo 

opportuno per vivere e comunicare il Vangelo del Regno. Con 

creatività e urgenza va promosso un sussulto spirituale, morale, 

culturale, politico per avviarsi verso quello che possiamo chiamare 

un “nuovo umanesimo planetario”, ossia un mondo ove i popoli 

ritrovino un’armonia tra loro e con il creato. È il grande messaggio 

che Papa Francesco ci ha lasciato e che Papa Leone ha ripreso. Si 

tratta di una sfida epocale. E richiede uomini e donne di buona 

volontà, credenti e non, che si uniscano per immaginare – con 

audacia creativa – il nuovo futuro di cui il pianeta intero ha bisogno. 

Il grido di disperazione (ch’è anche di aiuto!) che sale dal mondo 

e dall’Europa è assordante: la gente si sta abituando alla guerra, 

mentre le disuguaglianze crescono e le passioni per gli ideali si 

anestetizzano. C’è come un vuoto che sta inghiottendo tutto, anche 

le felicissime conquiste umane raggiunte nei secoli. Una violenza 

bruta sta avvelenando le relazioni e l’egocentrismo sta svuotando le 

coscienze: le passioni sono diventate tristi e senza speranza. Così 

pure i pensieri, divenuti deboli e le afflizioni fragili. La stessa 

democrazia è a rischio. L’umanesimo è in pericolo di estinzione, 

sotto i colpi congiunti degli opposti estremismi dei fondamentalismi 

religiosi e del materialismo tecnocratico: nel vuoto, i giovani sono 



34 

comprensibilmente attratti dalla possibilità di trovare sicurezza in 

questi estremi. Molti vagano come meteoriti nello spazio, 

impattando in causali – e spesso letali – rotte di collisione. Il mondo 

che si sta frantumando negli egoismi individuali e di gruppo ci 

tocca direttamente perché scardina il Vangelo dell’amore e della 

fraternità universale. 

L’attuale “cristianesimo-di-chiesa” – lo ripetiamo – è troppo 

ripiegato su sé stesso e sui problemi interni alle Chiese, che certo 

non mancano e sono anche gravi. Ma è urgente che il cristianesimo 

europeo sia più propositivo, più attrattivo se vuole spingere 

l’Europa a farsi soggetto promotore del nuovo umanesimo 

planetario. Non basta un cristianesimo ripetitivo o anche solo 

riorganizzato. È drammatica la distanza tra fede e cultura, tra chiese 

e società. Mentre la secolarizzazione spinge a fare a meno della 

religione, sempre più frequenti politiche “estreme” si servono di 

credenti “estremi” come loro supporto. I cristiani possono e 

debbono promuovere un’Europa come luogo ove praticare 

un’alleanza larga per edificare una società che sia umana.  

È in Europa, infatti, che la relazione tra religione e politica ha 

avuto più storia. È stato il cristianesimo, assieme all’umanesimo 

illuminista, a inventare in maniera originale e positiva il suo 

rapporto con la società e la stessa politica. È una eredità questa che 

va ricompresa e riproposta in termini e forme nuove. Non sono 

mancati in passato errori anche gravi, lo abbiamo già detto, eppure 

nelle corde profonde del cristianesimo europeo vive ancora quella 

tensione che ha portato i popoli alla fiducia nella democrazia, alla 

forza dei diritti umani e all’apprezzamento della scienza.  

Di fronte agli scenari inquietanti che sono davanti all’intera 

umanità, i cristiani europei hanno la responsabilità di ritrovare una 

missione proattiva, profetica. Va ripresa l’iniziativa per una cultura 

politica adeguata all’umanesimo spirituale della comunità. Le 

politiche prevalenti purtroppo sono sempre più polarizzate 

sull’umanesimo materiale della collettività. E questo, in Europa, 

significa, oltre che riduzionismo etico della convivenza civile, 

ottusa difesa del privilegio accumulato attraverso i decenni della 

governance democratica. Questo vantaggio, gestito malissimo dalla 

cultura dei diritti umani e del benessere diffuso, si sta rapidamente 

esaurendo. Basti pensare al dramma delle disuguaglianze cresciute 

nonostante l’incremento del benessere. La cultura dei diritti umani, 



 

35 

poi, sta impetuosamente evolvendo verso il culto ossessivo della 

libertà individuale di arbitraria manipolazione di tutti i legami 

fondamentali: dell’eros e della generazione, del sé e del corpo, del 

benessere individuale e del bene comune. Questa manipolazione, 

accortamente incoraggiata dall’economia neoliberista dei consumi e 

assistita dai protocolli tecnologici delle prestazioni, genera forme – 

per lo più inconsapevoli – di assuefazione e costrizione mentale 

che, fino ad ora, la storia del rapporto fra poteri ideali e libertà reali 

non aveva ancora reso possibili.  
 

 

7. Radici culturali non etniche 

 

Per cogliere adeguatamente l’orizzonte del nuovo umanesimo 

planetario si richiede una più attenta riflessione per ricomprendere il 

senso delle radici (ebraico-cristiane) dell’Europa. Va esclusa con 

decisione ogni prospettiva dal sapore etnico. Si potrebbe dire che le 

radici più lontane – ma non le meno importanti – dell’Europa non 

sono europee, ma extraeuropee, asiatiche si potrebbe dire. Gli 

studiosi ci dicono che gli europei discendono da popolazioni 

provenienti dall’Asia centrale emigrate verso Ovest, passando poi 

attraverso il Mediterraneo e le pianure centro-europee. Proprio di 

qui partì il paradosso che spinse il nazismo ad affermare la 

superiorità della ‘razza’ ariana sulle altre ‘razze’ con il simbolo – la 

croce uncinata – creato in India settentrionale. Ed è opportuno 

ricordare che le popolazioni europee discendono da immigrati 

provenienti da un altro continente. Questo ci dice che il fenomeno 

migratorio – che interessa l’Europa fin dalle sue radici – è parte 

dell’intera vicenda umana. Gli europei, pertanto, non si distinguono 

dagli altri popoli della terra per motivi di ‘sangue’: del resto, come è 

ormai acclarato sul piano scientifico, tutti gli abitanti della terra 

sono molto ‘mischiati’ tra loro e non riconducibili a ceppi genetici 

nettamente distinti tra loro. Questo ci dice la storia. 

Ma anche la geografia ci dice che le migrazioni dall’Asia 

centrale costituiscono una delle conseguenze del legame che unisce 

l’Europa al grande blocco continentale euro-afro-asiatico, di cui 

l’Europa costituisce in sostanza un’appendice, peraltro relativa-

mente piccola. La sua storia più antica, non a caso, rientra in quella 

della più ampia ecumene euro-afro-asiatica di cui la Via della Seta – 



36 

tornata oggi di moda con l’iniziativa cinese One Belt One Road – ha 

costituito una delle testimonianze più significative. In altre parole, 

la separazione dell’Europa dall’Asia – su cui si è tanto insistito 

anche in termini di contrapposizioni tra valori civili e modelli 

sociali, come la libertà occidentale e il dispotismo asiatico – non ha 

origini ‘naturali’. L’Europa ha iniziato ad esistere quando qualcuno 

ha cominciato a vedere un confine dove prima nessuno lo aveva 

visto: quello che separa oggi la Grecia e la Turchia o, più 

precisamente, la Turchia europea da quella asiatica, attraversando la 

grande città di Istanbul. È un confine tutt’altro che evidente sotto il 

profilo geografico, nato per ragioni storiche: quelle cui fa 

riferimento la grande epopea della guerra di Troia raccontata da 

Omero. 

Non a caso, l’incertezza del confine Orientale ha segnato tutta la 

vicenda europea. In molte rappresentazioni successive, la stessa 

Grecia – che pure ha costituito il primo nucleo dell’Europa – è stata 

posta ai margini, o addirittura fuori, dalle rappresentazioni 

dell’Europa (ad esempio, durante la lunga stagione dell’offensiva 

ottomana che ha fatto guardare a Vienna come estremo avamposto 

europeo). Una sorte analoga è toccata – in modo ancora più 

evidente – anche alla Russia, alternativamente inclusa, o esclusa, in 

tali rappresentazioni. L’Europa, insomma, ha un problema di 

confini orientali mai nettamente definiti, con i suoi abitanti 

occidentali che tendono ad escludere i territori più ad Oriente, e 

quelli orientali che tendono ad includerli, come ha fatto Giovanni 

Paolo II che ha sempre parlato di un’unica Europa dall’Atlantico 

agli Urali molto prima che si verificasse il collasso sovietico. È 

forse questo il segno più evidente di un’identità che non è mai stata 

tanto definita dalla geografia quanto dalla storia. 

 

 

8. Atene, Roma, Gerusalemme… e le megalopoli 

 

Se volessimo delineare l’identità europea – in grande sintesi – 

potremmo raccoglierla attorno a tre città-simbolo: Atene, Roma e 

Gerusalemme (quest’ultima, peraltro, non collocata sul suolo 

europeo). Com’è noto, Atene incarna la tradizione della polis e della 

stessa razionalità europea che, nel ‘700, sarà chiamato Illuminismo. 

Roma, invece, è la città simbolo della legge e del diritto: a Roma è 



 

37 

stato coniato il motto ubi societas, ibi ius. Ricordo qui solo la 

vicenda di San Paolo che, alla condanna inflittagli dalla legge 

locale, ribatte orgogliosamente: “civis romanus sum”. Cittadini di 

Roma si diventa perché le istituzioni pubbliche riconoscono i diritti 

delle persone. E, infine, Gerusalemme. Quest’ultima, anche se non 

collocata sul suolo europeo, è sempre stata rivendicata come parte 

dello spazio europeo: le crociate prima che proporsi l’obiettivo della 

conquista intendevano affermare la sua appartenenza a questo 

spazio. Gerusalemme vuol dire fede cristiana, peraltro in stretto 

collegamento con quella ebraica e la cultura semitica. 

L’europeo, insomma, è colui che edifica la convivenza civile 

sulla base del diritto e sulla legge, ma anche colui che crede nella 

tradizione evangelica. Menzionare queste tre città, e ciò che 

rappresentano, tuttavia, non significa ignorare, né tantomeno 

escludere, altre importanti influenze, come quella esercitata a più 

riprese dalla stessa cultura araba. 

Queste tre tradizioni rappresentate da Atene, Roma e 

Gerusalemme hanno traversato momenti difficili come quelli 

costituti da nuovi movimenti migratori, che chiamiamo abitual-

mente invasioni barbariche. Benché si sia trattato di uno 

sconvolgimento profondo, proprio le eredità rappresentate da queste 

tre città hanno permesso di saldare vecchio e nuovo. È noto il ruolo 

avuto in questo senso dalla Chiesa e, in particolare, dal 

Monachesimo benedettino, che ha fatto incontrare l’eredità classica 

con le nuove popolazioni immigrate, plasmando, in una luce 

cristiana, le fondamenta valoriali e culturali dell’Europa moderna. Il 

panorama architettonico e urbanistico che caratterizza ancora oggi 

l’Europa si è formato attraverso questa saldatura tra rapporti diversi 

fusi però da una sintesi. 

Oggi le diverse tradizioni ideali, morali e culturali rappresentate 

da queste tre città vengono talvolta viste in contrapposizione tra 

loro. Negli ultimi anni, in particolare, proprio il dibattito sulle radici 

cristiane dell’Europa è stato animato da discussioni che hanno 

contrapposto cultura laica e cultura cristiana. Ma si tratta di una 

contrapposizione nuova, che dimentica come le diverse tradizioni 

europee si siano sviluppate a partire da radici comuni e in modi 

strettamente intrecciati. Anche se laici e cattolici, nel contesto 

ottocentesco, si sono scontrati duramente sul ruolo pubblico della 

Chiesa, i loro valori profondi erano per molti aspetti simili. Se oggi 



38 

sembrano emergere divaricazioni a volte radicali – per esempio, su 

grandi questioni come la famiglia e la vita – non è perché tali 

tradizioni siano diventate improvvisamente incompatibili ma, al 

contrario, perché se ne sta perdendo la comprensione storica 

profonda. Il contrasto, infatti, nasce spesso da radicalismi ideologici 

dell’una, o dell’altra parte, che stravolgono il senso profondo di 

tradizioni diverse, ma unite da comuni riferimenti etici e 

antropologici.  

 

 

9. La città: sperimentazione della cultura del dono 

 

Una nuova cultura del “noi” richiede che i cristiani si pongano al 

servizio della “polis” perché sia “casa di tutti”. Si richiede pertanto 

l’intervento di tutti i “corpi” sociali che la compongono per 

promuovere un ordine sociale poliarchico che renda la democrazia 

più robusta. Come fondamento di questa tensione torna attualissima 

l’intuizione di Paolo VI sul compito “poliarchico” dei laici cristiani 

nella vita politica, economica e sociale della città. Papa Montini – 

che da giovane fu tra i promotori del Codice di Camaldoli e della 

ricostruzione dell’Italia dopo la caduta del fascismo e la tragedia del 

secondo conflitto mondiale – lo sintetizza magnificamente nella 

Evangelii Nuntiandi: “I laici, che la loro vocazione specifica pone 

in mezzo al mondo e alla guida dei più svariati compiti temporali, 

devono esercitare con ciò stesso una forma singolare di 

evangelizzazione.  

Il loro compito primario e immediato non è l’istituzione e lo 

sviluppo della comunità ecclesiale – che è il ruolo specifico dei 

Pastori – ma è la messa in atto di tutte le possibilità cristiane ed 

evangeliche nascoste, ma già presenti e operanti nelle realtà del 

mondo. Il campo proprio della loro attività evangelizzatrice è il 

mondo vasto e complicato della politica, della realtà sociale, 

dell’economia; così pure della cultura, delle scienze e delle arti, 

della vita internazionale, degli strumenti della comunicazione 

sociale; ed anche di altre realtà particolarmente aperte all’evange-

lizzazione, quali l’amore, la famiglia, l’educazione dei bambini e 

degli adolescenti, il lavoro professionale, la sofferenza. 

Più ci saranno laici penetrati di spirito evangelico, responsabili di 

queste realtà ed esplicitamente impegnati in esse, competenti nel 



 

39 

promuoverle e consapevoli di dover sviluppare tutta la loro capacità 

cristiana spesso tenuta nascosta e soffocata, tanto più queste realtà, 

senza nulla perdere né sacrificare del loro coefficiente umano, ma 

manifestando una dimensione trascendente spesso sconosciuta, si 

troveranno al servizio dell’edificazione del Regno di Dio, e quindi 

della salvezza in Gesù Cristo” (70). 

 

 

10. ‘Potere mite’ e universalismo europeo 

 

Tra i prodotti più significativi dello sviluppo storico-culturale 

europeo si possono sottolineare due prospettive, due ideali 

particolarmente importanti. 

Il primo è quello di un ‘potere mite’. In Europa, infatti, sono 

maturati, lentamente e faticosamente ma in modo profondo, il 

rispetto della dignità umana e il superamento dell’antica legge del 

capro espiatorio. Le radici ebraico-cristiane e quelle illuministe 

hanno contribuito a desacralizzare, dominare e raffinare il potere 

dell’uomo sull’uomo, un potere ineliminabile della convivenza 

umana e capace di produrre effetti terribili. Non è un caso se 

proprio in Europa la politica è stata separata dalla religione 

(l’opposizione non è tra ‘Cesare e Dio’, ma tra ‘Dio e Mammona’): 

la sovranità è andata incontro a molteplici limitazioni, la 

separazione dei poteri si è progressivamente imposta, i principi 

liberali si sono diffusi, la democrazia è stata pensata e praticata, ecc. 

E così l’Europa è stata autorevole per l’intero pianeta. Il 

riconoscimento dei diritti umani ha radici europee. Ed appartiene 

alla tradizione europea il legame tra l’esercizio del potere e la 

protezione dei cittadini: dai re taumaturghi medievali al moderno 

welfare state, in Europa il potere è chiamato a prendersi cura della 

vita degli uomini e delle donne che la popolano. 

La seconda prospettiva ideale dell’Europa è la sua innata 

‘universalità’. Direi che il genio europeo è identificabile con una 

capacità di rapportarsi ad altre aree del pianeta terra e di ‘pensare’ il 

mondo intero in una visione universale che è propria della 

tradizione ebraico-cristiana. Il cristianesimo è, per sua natura, 

universale. Ecco perché l’Europa si è concepita anche come un 

soggetto storico che si costruisce e si organizza intorno a principi, 

obiettivi e iniziative in grado di coinvolgere il mondo intero. Questa 



40 

spinta ha prodotto un progetto particolarmente rilevante nella storia 

degli ultimi cinque secoli: il progetto Occidente. Naturalmente, il 

modo in cui gli europei hanno praticato l’universalità è stato spesso 

censurabile, specie quando si è preteso di imporre con la forza 

l’egemonia europea. Eppure, l’apertura di orizzonti che investe 

l’umanità intera resta fondamentalmente valida e, anzi, preoccupano 

alcune tendenze attuali al ripiegamento degli europei su loro stessi. 
 

 

11. Le ragioni dell’Europa unita 

 

Queste radici fondano anche le ragioni attuali dell’Europa unita 

come appare nel corso del ‘900. Durante il XX secolo, l’Occidente 

– per così dire – è uscito dall’ Europa: la fiaccola di questo ideale di 

universalità è passata prima in mani americane e poi ha cominciato 

a subire la concorrenza di altri progetti, maturati in aree del mondo 

precedentemente marginali sulla scena mondiale. L’idea di 

un’Europa unita si è sviluppata a partire da un contesto di processi 

di globalizzazione non più riconducibili all’egemonia degli Stati 

nazionali europei, con l’obiettivo non solo di assecondarne gli 

sviluppi positivi, ma anche di contrastarne conseguenze e 

implicazioni negative. Oggi i movimenti euroscettici accusano le 

istituzioni europee di ‘rubare’ sovranità agli Stati nazionali. Non è 

così: sono piuttosto alcuni processi di globalizzazione ad erodere le 

sovranità nazionali, mentre l’unità europea cerca di difenderle 

attraverso una più stretta collaborazione. L’unità europea si basa su 

uno scambio tra indipendenza e sovranità: gli Stati europei cedono 

quote di indipendenza alle istituzioni comunitarie per difendere 

collettivamente le loro sovranità. 

Il Vecchio Continente si è messo su questa strada già a partire 

dalla Prima guerra mondiale, iniziando a sognare un’Europa senza 

guerra e finalmente unita, e dopo la Seconda ha cominciato a 

realizzare questo sogno. L’assenza di conflitti nell’Europa unita dal 

1945 ad oggi è una novità eloquente che non ha bisogno di 

commenti. Vorrei anche ricordare un altro ruolo esercitato dalle 

istituzioni europee, che già Alcide De Gasperi segnalava in una 

famosa conferenza tenuta nel 1948 a Bruxelles: l’Europa unita aiuta 

i singoli Stati europei a difendere e a sviluppare la democrazia. De 

Gasperi pensava all’Italia, ma vale anche per altri Paesi europei. 



 

41 

Naturalmente, tutto ciò non significa che l’Unione Europea sia 

perfetta. Tutt’altro. Ma c’è bisogno non di meno Europa, bensì di 

più Europa: solo un’Europa più unita e solidale può affrontare le 

sfide della globalizzazione. Un esempio evidente è quello dei 

migranti che cercano di raggiungere il nostro continente. Sarebbe 

disumano, ingiusto e pericoloso ignorare le loro richieste e, del 

resto, i migranti costituiscono risorse lavorative di cui l’Europa ha 

bisogno. Ma è chiaro che un fenomeno di dimensioni straordinarie 

ed epocali come questo può essere affrontato solo dagli europei tutti 

insieme, attingendo a risorse non solo economiche e politiche, ma 

anche ideali e morali. Si tratta di un’iniziativa importante anche per 

rendere più umana la globalizzazione. Fermarla, chiudendo tutte le 

porte come vorrebbero i nuovi nazionalismi, oltre che impossibile 

sarebbe sbagliato, come mostrano gli effetti negativi per tutti della 

guerra dei dazi tra Stati Uniti e Cina. Un’Europa più forte, invece, 

non aiuta solo gli europei: è una grande spinta anche per sviluppare 

la globalizzazione della solidarietà di cui parla papa Leone. Un altro 

grande terreno su cui l’Europa può e deve svolgere un ruolo 

fondamentale nella realizzazione della globalizzazione della 

solidarietà è certamente quello della crisi climatica e dello sviluppo 

sostenibile. Solo grandi gruppi di Stati che condividono con forza 

valori comuni – come l’Europa, appunto – possono agire effica-

cemente per realizzare l’enorme cambiamento a livello planetario, 

che sta diventando sempre più urgente. Si tratta di una grande 

impresa in cui il ruolo delle religioni e delle Chiese è fondamentale, 

per il bene dei popoli europei e del mondo intero, per contrastare i 

nazionalismi e per costruire la pace. 

 

 

12. Amore per l’Europa e riscatto dalla cultura del debito 

 

È ormai opinione largamente condivisa che non sia più possibile 

la creazione di un ‘partito’ cattolico (o cristiano). D’altra parte, la 

semplice ‘diaspora’ civile del cristianesimo, che consegna la fede ad 

una ispirazione personale senza mediazione culturale e comunitaria 

dei suoi potenziali umanistici, appare di dubbia coerenza con la 

missione. 

La formulazione di una dottrina sociale della Chiesa, che pure 

rimane a testimonianza della vocazione umanistica della fede 



42 

cristiana, non può comunque essere assunta come manifesto 

politico, né come pregiudiziale programmatica, di una comunità 

cristiana identificata come parte civile. La Chiesa come ‘società 

perfetta’ è una formula gravida di equivoci, sia nel senso storico-

giuridico del diritto pubblico, sia nel senso etico-teologico più 

generale. L’evidenza di un tesoro della grazia affidato a vasi di creta 

pieni di crepe è – nuovamente – una convinzione comune. 

L’evidenza non colpisce, come nell’epoca della Riforma, i tenaci 

conservatori di una mondanità spirituale della grazia e della potenza 

della religione, sovrapposta e anche sostituita alla fede, che era 

diventata insopportabile ai moderni. Oggi colpiscono anche le 

oscure contraddizioni di molti protagonisti del risveglio evangelico 

della contemporaneità. Una fraterna partecipazione al destino 

comune di un’umanità imperfetta diventano necessariamente parte 

costituiva della testimonianza cristiana. Il Signore, che deve venire 

a ricomporre la creazione del mondo con il regno di Dio, è la 

ragione della nostra speranza di salvezza, sulla quale possono fare 

affidamento tutti gli umani. E non siamo noi. Questa è la parola-

chiave della testimonianza cristiana, che solo la fede evangelica può 

confermare: l’annuncio che dimentica la seconda parte getta 

un’ombra irrimediabile sulla prima. Non siamo noi, il Cristo: la 

singolarità irriducibile del Figlio che si fa uomo, legando il destino 

della generazione eterna con quello della nostra nascita temporale, è 

il cuore del dogma cristiano. 

Messa al riparo questa pulizia del dogma, è superata anche ogni 

logica della doppia cittadinanza fra la città di Dio e la città 

dell’uomo. Mettere in gioco i potenziali umanistici della fede 

cristiana nell’Europa contemporanea chiede oggi una speciale 

concentrazione sulla produzione di fermenti attivi, capaci di alzare 

l’asticella della coscienza riflessiva. Anche su questo versante si 

possono individuare due mosse propedeutiche al riscatto culturale 

della testimonianza cristiana, che deve propiziare la redenzione 

dell’umanesimo europeo, rendendolo interlocutore affidabile di 

pacificazione geopolitica. 

La ‘prima mossa’ sembra individuabile nell’allestimento di una 

rete di contatti e di scambi culturali capaci di istituzionalizzare 

l’allestimento degli stati generali del rapporto fra religione e cultura, 

fede e umanesimo, affetti e diritto. Vanno promosse reti di relazioni 

culturali che favoriscano incontri e dialoghi, capaci di coinvolgere 



 

43 

intellettuali anche non cristiani e non credenti. Per intenderci, è 

urgente immaginare una sorta di sinodalità dell’esercizio del 

pensare generato dalla fede e interessato alla fede, che metta in 

comune le urgenze dell’approfondimento e i risultati della ricerca. I 

punti di coagulo di questo esercizio di sintonia vanno individuati ai 

diversi livelli dell’orizzonte ecclesiale, e con una periodicità utile. 

Normalmente non ne dovranno scaturire manifesti, o proclami. 

Piuttosto, siamo su un piano che possiamo chiamare ‘trans-politico’, 

nel senso di una ispirazione più larga degli stessi partiti. La potenza 

di questo stile di navigazione della cultura alta del cristianesimo, al 

contrario, starà proprio nel fatto che essa ha l’obiettivo di far 

lievitare il pensiero umanistico ispirato dalla fede, non di imporre 

l’ideologia vincolante di un ‘partito di Dio’ (conservatore, o 

progressista, che sia). 

La ‘seconda mossa’, capace di segnalare la ripresa di iniziativa di 

un cristianesimo non burocratico e resiliente, è l’azione etico-

pedagogica di contrasto nei confronti dell’indotto narcisistico-

competitivo associato alla cura del benessere e dell’autorealiz-

zazione. Un pilastro dell’imperativo ‘etico del postmoderno’. Il 

cristianesimo attuale non dispone ancora della sofisticazione 

culturale necessaria per disinnescare il doppio legame che oggi 

tiene in ostaggio le libertà democratiche destinate al bene comune 

(il cui refrain è il seguente: “se volete allargare i diritti delle libertà 

individuali dovete imporre limiti ai legami comunitari”, che sono 

poi il ramo che rendono possibili e sostengono quelle libertà). La 

‘dottrina sociale’ della Chiesa conserva l’idealità di un ‘bene 

comune’ che, nella complessità e nella frammentazione odierna, 

non trova referente adeguato. La reazione culturale efficace alla 

incalzante retorica del messaggio neo-liberistico e consumistico 

deve essere preparata dalla competenza di carismi teorici 

impeccabilmente centrati sulle astuzie economiche e tecnocratiche 

della odierna ‘ragione’ mercantile, e sostenuta da un massiccio 

riversamento di presenze ecclesiali nelle periferie esistenziali e 

sociali. La parrocchia ‘borghese’ non si illuda: o entra con 

entusiasmo in questo processo, con tutte le sue risorse, oppure si 

troverà presto a vendersi anche la chiesa dove va alla Messa. 

Non dobbiamo lasciare al sistema la soddisfazione di 

abbandonare il ‘centro’, consentendogli impunemente di trasfor-

mare le città in smart city dei capitali, dei flussi, dei lussi e 



44 

dell’esclusione. Anzi, va presieduto culturalmente e creativamente 

con gli uomini e le donne migliori che abbiamo. Dobbiamo dedicare 

più impegno alla rete delle scuole e delle accademie che abbiamo 

generato: riscattando dall’oblio uomini e donne credenti nel Signore 

che abitano le università statali, le pubbliche amministrazioni, 

l’imprenditoria locale. Non dobbiamo essere l’ornamento spirituale 

delle ‘zone a traffico limitato’ della Città dei flussi, né gli assistenti 

spirituali delle ‘politiche assistenziali del welfare’ di Stato. Perciò, 

noi cristiani, mentre ci battiamo per restituire i servizi pubblici alla 

dignità e alla bellezza che meritano, dobbiamo riempire le periferie 

di musica, di poesia, di teatro. E di celebrazioni ospitali del mistero 

cristiano, anche, capaci di far ridiventare la presenza di Dio una 

emozione primaria: da smuovere anche il centurione romano e la 

samaritana dai molti (non)mariti. Siamo pronti ad andare ai 

crocicchi e a invitare alla Messa – sì, proprio alla Messa dove si è 

‘toccati’ dal Signore risorto, anche i pubblicani, gli irregolari, i 

pagani, gli zacchei, le cananee? 

Nel frattempo, questa vera e propria inter-posizione/inter-

cessione del cristianesimo, della quale condividere e affinare i 

processi attraverso una opportuna periodicità delle ‘complicità 

sinodali’ dell’umanesimo fraterno, potrà creare le condizioni per 

immaginare un’altra oikonomia e propiziare un’altra koinonia fra i 

popoli. Mammona, ‘signore’ del denaro, non potrà essere cacciato 

dalla storia: ma si può impedirgli di diventare “padrone” del quale 

essere schiavi. 

 

 

13. Il kairos della fede 

 

Questo tempo è un kairos, un momento opportuno per la 

missione evangelica. Segni ce ne sono: visti e non visti, decifrati e 

trascurati, fraintesi e sopravvalutati (“Pensate che fossero più 

peccatori?”, Lc 13, 2). Vanno decifrati e, soprattutto, abitarli: per 

non rimanere a bordo campo, come quei bambini che stanno a 

guardare tutto, ma non si decidono a giocare a nessun gioco (L 7, 

31-32). Ecco il nostro punto di partenza. Sì, il cristianesimo-di-

chiesa, ben prima di dibattere attorno alla sua riorganizzazione 

istituzionale, che non si deve ovviamente accantonare, deve con 

priorità decifrare il kairos, ‘l’oggi’ nel quale incarnare il Vangelo. 



 

45 

Il cristianesimo europeo, purtroppo, ha come perso gran parte 

della sua attitudine a scovare, ammirare, commuovere con l’elogio 

del regno di Dio che sta dove meno te l’aspetti: tra i pubblicani, le 

prostitute, i samaritani, i cananei, i centurioni … Il Vangelo è 

traboccante di questa rivelazione. Il modesto popolo dei ‘discepoli’ 

deve imparare a vedere i ‘segni dei tempi’, i segni della presenza di 

Dio anche oltre il proprio grembo, nelle folle di questo mondo. Non 

si deve mai dimenticare che la destinazione ultima della storia è la 

rigenerazione del Mondo (“La vita del mondo che verrà”, dice il 

Credo), certo, anche attraverso la Chiesa. In questa prospettiva, il 

gruppo dei ‘discepoli’ deve certamente comporsi attorno al Signore, 

sapendo, però, che è per la folla, non per conservare sé stesso. 

Ripeto. Certo che i discepoli debbono anche irrobustirsi. Ma per la 

missione. E, si badi bene, non basta giustificarsi sostenendo che 

comunque Dio agisce anche oltre i nostri limiti – ci mancherebbe 

pure (è il minimo!). I discepoli – la Chiesa – deve fare 

dell’annuncio del Regno il tema della narrazione e dell’emozione 

della fede. Questo, non altro, apre l’inedito cristiano di Dio e 

conferma la fede della Chiesa anche in questo passaggio della 

storia. Insomma, la Chiesa deve ridiventare il soggetto che guarda 

anzitutto Gesù, non solo l’oggetto che deve essere guardato dalla 

Folla. 

Oggi, le nostre Chiese si guardano troppo al proprio interno: e 

troppo si preoccupano di come sono guardate. L’oggetto che deve 

essere guardato è il ‘mondo’, ossia le sue numerose folle che lo 

abitano, facendosi travolgere dall’abissale affezione di Dio per il 

mondo che ci è stata rivelata: “Dio ha tanto amato il mondo, da 

dare il suo Figlio unigenito” (Gv 3, 16). E la Chiesa deve porsi 

sulla stessa lunghezza d’onda. Così sentirono i padri conciliari del 

Vaticano II. Ne è testimonianza lo straordinario incipit della 

Gaudium et Spes: “Le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce 

degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che 

soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce 

dei discepoli di Cristo, e nulla Vi è di genuinamente umano che non 

trovi eco nel loro cuore. La loro comunità, infatti, è composta di 

uomini i quali, riuniti insieme nel Cristo, sono guidati dallo Spirito 

Santo nel loro pellegrinaggio verso il regno del Padre, ed hanno 

ricevuto un messaggio di salvezza da proporre a tutti. Perciò la 



46 

comunità dei cristiani si sente realmente e intimamente solidale con 

il genere umano e con la sua storia” (1). 

La parabola-tipo dell’amore del prossimo, dove un samaritano 

‘eretico’ riapre la via della vita per un ignoto ‘chiunque’ aggredito 

sulla strada, è la metafora più chiara della rivelazione di Dio. Dio – 

un ‘Dio ignoto’ alle ortodossie religiose e alle immaginazioni 

filosofiche del pianeta – riveste i panni del secondo grande 

comandamento, simile al primo, al quale il Figlio si consegna 

radicalmente. Il ‘prossimo’, si sa, nella lingua evangelica di Gesù, è 

in realtà, esemplarmente, il più ‘lontano’: farsi prossimo – ossia 

l’atto d’amore che azzera ogni distanza – significa mettere in campo 

l’atteggiamento di Dio stesso, nel Figlio. Quale distanza è maggiore 

di quella che si dà fra Dio e la creatura? Di più: fra Dio e la creatura 

ostile? Eppure, “Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto 

che, quando eravamo ancora peccatori, Cristo è morto per noi” 

(Rm 5, 8). La Chiesa – il cristianesimo – esiste in funzione di questa 

testimonianza, di questo rimando, di questa scoperta sconvolgente. 

E deve imparare di nuovo a dire il Vangelo con serena e non 

ambigua franchezza, e riconoscere quanto di bene c’è nella storia. 

In effetti, dobbiamo emozionarci di più per quello che Dio, 

tramite Gesù, fa nel mondo e nella storia dell’umana creatura: e non 

solo per quello che fa nella Chiesa visibile, che è martyria e 

diakonia di quella. Quello che il Signore fa nella Chiesa (‘il 

vangelo’) illumina, rinsalda, esalta quello che lo Spirito fa nel 

mondo (‘il regno di Dio’). Il Signore non si limita a fare la Chiesa 

nella storia, come se la storia della Chiesa fosse tutta la storia della 

salvezza. 

Vorrei dire che quella che ora chiamiamo Chiesa non dovrà 

soltanto liberarsi dalla sua riduzione al clero gerarchico: dovrà 

anche oltrepassare la cerchia dei battezzati e dei fedeli. Non perché 

alternativa, ma perché inclusiva. Di questa inclusività nelle 

differenze, Paolo VI aveva già avuto la felice intuizione, nella sua 

trascuratissima enciclica Ecclesiam Suam (1964). Riscoprirne la 

visione – anche con gli arricchimenti del magistero di papa 

Francesco – è quanto mai opportuno, proprio perché, in questo 

versante della storia, la cultura spinge a dividersi e a frantumarsi, 

abbandonando la via del dialogo con tutti. Sin dalle prime parole, si 

comprende l’anelito universale dell’enciclica. Paolo VI si 

proponeva “… di chiarire sempre più a tutti quanto, da una parte, 



 

47 

(la Chiesa) sia importante per la salvezza dell’umana società e, 

dall’altra, quanto stia a cuore alla Chiesa che ambedue 

s’incontrino, si conoscano, si amino” (3). 

È la Chiesa ‘in uscita’ e, quindi, ‘in cammino’, sia di papa 

Francesco che di papa Leone XIV. E, si badi bene: se Chiesa e 

Società camminano insieme sono forzate a confrontarsi con un 

quesito che è lancinante: su cosa fondare l’intesa tra tutti? In nome 

di cosa intraprendere un dialogo sociale? Che cosa permette di 

rinunciare ai propri interessi per favorire quello di tutti? È 

straordinariamente attuale un passaggio della Gaudium et Spes: “Il 

popolo di Dio e l’umanità, entro la quale esso è inserito, si rendono 

reciproco servizio, così che la missione della Chiesa si mostra di 

natura religiosa e per ciò stesso profondamente umana” (n. 11). 

Oggi, l’ultimo passaggio rende ancor più provocante l’interrogativo: 

la fede rende veramente l’uomo più umano? E non è proprio questa 

la missione odierna che la Chiesa deve riscoprire e vivere? 

 

 

14. La tessitura di una rete 

 

I cristiani europei non possono concepire sommariamente il 

mondo della cultura come un interlocutore deviante semplicemente 

in ragione della sua esteriorità ai vincoli e ai linguaggi della fede. 

La cultura umana è una espressione della comunità umana, della 

quale i credenti stessi condividono i desideri, le attese, le fatiche, le 

sfide. Quando la cultura è buona, è buona: anche prima che i 

credenti la riconoscano e indipendentemente dal permesso che le 

accordano. Imparare ‘le lingue’ è dunque necessario, per imparare a 

“tenere ciò che è buono” (1 Tess 5, 21). Molte parti del gergo 

ecclesiastico e teologico che abbiamo tenuto in vita per inerzia, 

anche quando descrivono istanze di un umanesimo condivisibile, 

sono semplicemente irricevibili a fronte di riflessioni più smaliziate 

dei vari saperi, e dei linguaggi che integrano le nuove esperienze in 

cui l’umano è appreso nelle nuove generazioni. Il problema è avere 

protagonisti credenti in tutti i mondi, che si fanno apprezzare perché 

li abitano, valorizzando le affezioni rivolte al bene comune. 

La Chiesa concreta, la Chiesa del Signore, la Chiesa inaugurata 

da Gesù è la rete indissolubile degli Apostoli, dei Discepoli, della 



48 

Folla, della gente delle nostre città che si aspetta di ricevere 

riconoscimento, guarigione, perdono. 

La Chiesa non si esaurisce nella somma dei ministeri e neppure 

dei carismi: la Chiesa è ‘luogo’ della ricerca di senso e di incontro 

con il Signore per coloro che la guidano e la animano, esattamente 

come per coloro che la incontrano, magari, anche solo 

occasionalmente e ne invocano l’attenzione. La Chiesa – di cui la 

parrocchia è icona comune ma senza esaurirla – è intreccio 

indissolubile della comunità ‘dei discepoli’ e della sua offerta di 

intercessione ‘alle folle’. Una Chiesa che considera estranei, o 

esterni alla comunione con Gesù coloro che non si identificano con 

la disciplina della testimonianza, incomincia a perdere la sua icona 

evangelica. L’aveva già chiaramente messo in evidenza la visione 

profetica – poi abbandonata – dell’enciclica di Paolo VI Ecclesiam 

Suam con i diversi cerchi di appartenenza. Quando Leone XIV – 

riprendendo Francesco – insite sulla ‘sinodalità’ ecclesiale, intende 

riproporre una Chiesa mossa dallo Spirito che apre per ‘tutti’ un 

orizzonte di accoglienza intorno a Gesù. 

Infine, potremmo enunciare un’ultima pregiudiziale che 

converrebbe abbandonare subito, per lasciare il posto alle passioni 

liete della fede. Questo pregiudizio – “impegnatevi a massimizzare 

il godimento di sé, il resto ci verrà dato in sovrappiù”, così 

potremmo ironizzare l’oscena perversione della massima evangelica 

della ricerca del regno di Dio – è quello più grave di tutti. La sua 

gravità sta appunto nell’apparenza morale che questa pulsione, 

insofferente all’amore del prossimo, è stata capace di conquistare. 

Esso ha contaminato astutamente la giusta lotta per i diritti umani, 

la sacrosanta speranza di emancipazione dei popoli sacrificati, 

l’inconciliabile indignazione per tutte le vittime. 

E così siamo diventati noi stessi deboli e un po’ spersi: ci siamo 

domandati se, per caso, non fosse necessario venire a patti con 

l’amore di sé, anche quando produce la subordinazione di ogni 

giustizia all’amore di sé: e chi vorrebbe negare all’amore di sé il suo 

diritto di esistere? Discutiamone. Ma, intanto, teniamo ferma la 

nostra opposizione ai trucchi del prestigiatore, che attraverso quel 

‘sacrosanto’ diritto all’amore di sé e alla ricerca della felicità, fa 

passare astutamente ogni corruzione possibile della ragione (e anche 

della fede, talora). La ‘guerra’ predatoria e distruttiva non è 

semplicemente una forma estrema della competizione per il diritto 



 

49 

di proprietà: è la sua perversione criminale, che il profilo del diritto 

lo annulla, semplicemente. La ‘speculazione finanziaria’ non è una 

specializzazione migliorativa della ricerca del profitto, che 

remunera l’investimento di pochi e assicura ricchezza per tutti: è lo 

svuotamento nihilistico del valore sociale del lavoro. La ‘consegna 

al singolo di un potere illimitato sulla nascita e sulla morte’, non è 

una maturazione civile della democrazia della libertà: è un 

allargamento della democrazia dell’arbitrio, che impone di decidere 

sulla morte che si può considerare dignitosa e sulla vita che si deve 

giudicare indegna. Contrastare l’esasperazione del potere dell’Io – 

che sembra potere su di Sé, ma diventa potere su di Noi – è il 

progetto positivo di una cultura del ‘Noi’, che rappresenta una vera 

e propria fonte di illuminazione su ciò che sta nel cuore dell’umano 

che è comune. 

Insomma, la riabilitazione dell’orgoglio di avere generato 

qualcosa del quale ‘noi’ ci è grato, sta evaporando dalla grammatica 

delle emozioni che ci rendono orgogliosi di essere umani. Questa 

aspirazione è profonda, ma anche vulnerabile. 

Si tratta qualcosa di molto vicino al ‘mistero del popolo’ di cui 

ha parlato spesso papa Francesco e che Leone XIV ha ripreso. Non 

si accende forse una suggestiva analogia con l’icona della Folla che 

abita l’intero percorso evangelico della rivelazione di Gesù? Non 

insegna forse Gesù ai suoi Discepoli, proprio così – ossia guardando 

alla Folla e non a loro stessi – ciò che devono imparare e custodire a 

riguardo del modo in cui Dio ‘ama il mondo’? È proprio 

impossibile per l’immensa rete dei Discepoli e delle Folle, che 

“guardano con fede a Gesù, autore della salvezza e principio di 

unità e di pace” (Lg 9), mettere a fuoco una riflessione-guida – al 

tempo stesso accademica e testimoniale, teologica e pastorale, 

politica e popolare – su ‘guerra’, ‘profitto’, ‘democrazia’ oggi, 

nell’epoca che è cambiata? 

 

 

15. Nuova passione, anche politica, per l’Europa 

 

Il cristianesimo europeo – in tutte le sue articolazioni, 

dimensione politica compresa – è chiamato a riscoprire la passione 

per un nuovo futuro dell’Europa e dell’intero pianeta. Non è stato 

forse il cristianesimo europeo che ha spinto i popoli nella 



50 

prospettiva planetaria? I cristiani europei debbono ritrovare il loro 

vigore per ridare forza all’Europa e quindi alla pace, al bene 

comune di tutti i popoli. Fanno pensare queste parole del cardinale 

Martini: “Oggi, attraverso un’informazione sofisticata, siamo 

caricati di problemi mondiali senza avere le forze e le chiavi 

interpretative per rispondere. Questa è una condizione drammatica. 

Non abbiamo delle risposte globali… E quando pongo una simile 

questione, mi sento rispondere che questa è una domanda tipica 

della mentalità moderna, mentre oggi siamo nel postmoderno e non 

cerchiamo più le soluzioni globali”. Martini, in verità, concludeva: 

“Io, però, rimango con la fame di soluzioni globali”. Aveva ragione 

il cardinale. Anzi, ha ancora ragione. Non c’è una visione larga, 

unitiva. Manca una cultura – storica, filosofica, sociale – che 

presenti una lettura d’insieme dei processi che si stanno 

sviluppando nel mondo, dei loro caratteri e delle loro tendenze, che 

offra soluzioni innovative alla politica. Lo nota bene Aldo 

Schiavone nel suo saggio dall’eloquente titolo “Occidente senza 

pensiero”, sottolineando che l’Occidente è rimasto orfano della sua 

stessa intelligenza. 

Il cristianesimo è chiamato a riprendere l’iniziativa in un 

contesto nel quale le politiche prevalenti appaiono sempre più 

polarizzate sull’umanesimo materiale della collettività. I cristiani 

europei di questo tempo, a motivo della ricchissima eredità di cui 

sono detentori, debbono sentirsi interpellati e sveglino un’Europa 

che si sta frantumando in egoismi sovranisti. Va recuperata e 

ricompresa la tensione all’universalità insita nel messaggio cristiano 

come vissuto nell’esperienza secolare europea. Nelle corde del 

cristianesimo europeo – nonostante una lunga storia di prove ed 

errori – c’è ancora quella tensione profonda che ha portato l’Europa 

e l’umanità stessa verso la democrazia, i diritti umani e la scienza 

naturale. La diffusione di questi tratti di civiltà, nella loro versione 

attuale, registra un’inclinazione di enorme popolarità e di 

inquietante drammaticità: non ci sono più popoli – quale che sia la 

loro antropologia e la loro religiosità – che possono sottrarsi agli 

sviluppi dell’invenzione europea: dell’economia di mercato, alla 

giustizia contrattuale, alla strumentalità tecnica. 

Sì, il cristianesimo deve suscitare uno spirito “generativo” che 

faccia esistere un’Europa e un mondo che ancora non ci sono. Come 

non essere preoccupati per l’assenteismo dei cittadini europei (tra 



 

51 

essi certamente molti cattolici) al momento delle votazioni 

politiche? È urgente una responsabilità più matura e una creatività 

più audace. Vanno avviati processi di cambiamento, coinvolgendo 

soprattutto le nuove generazioni, lasciandosi alle spalle il mondo 

che la generazione dei baby-boomers ha costruito e diventando 

protagonisti di un nuovo modo di vedere, di immaginare, di vivere. 

L’attuale situazione presenta condizioni che fanno pensare a 

molti che non sia più possibile la creazione di un “partito” cattolico 

(o cristiano); tema che va comunque dibattuto e sviluppato, anche 

perché la semplice “diaspora” civile del cristianesimo, che consegna 

la fede ad una ispirazione personale senza mediazione culturale e 

comunitaria dei suoi potenziali umanistici, appare di dubbia 

coerenza con la missione stessa del cristianesimo. Ma non c’è 

dubbio che i cristiani – con forme organizzative adeguate – debbono 

restituire all’Europa la passione di un umanesimo che poggia sul 

fondamento per la difesa e la promozione dell’umano comune a tutti 

i popoli. Questo richiede una creatività sul piano della cultura 

politica che proponga visioni unitive che appassionino e che 

coinvolgano le diverse realtà della polis. Insomma, c’è bisogno di 

un nuovo pensiero – “prepolitico” se si vuole, certamente culturale 

– che promuova un ordine sociale poliarchico. Le istituzioni, i 

poteri e i soggetti più diversi, comprese le religioni, debbono entrare 

– anche controllandosi e limitandosi reciprocamente – come attori 

della edificazione della società. Tanto tanto più la società è plurale, 

poliarchica, tanto più è civile.  

La città del domani non può essere né quella in cui le porte si 

serrano e i muri si alzano per custodire una presunta identità, né 

quella ove si distruggono sinagoghe chiese moschee e templi per 

una falsa laicità. La città di domani è quella in cui le porte sanno 

aprirsi ai quattro orizzonti, le mura non arrivano sino al cielo e i 

luoghi di culto sono edificati per favorire la pace. È una sfida 

complessa, ma ineludibile: le nostre città debbono essere luoghi di 

convivenza pacifica tra persone di fede e cultura diverse. Ecco 

perché è del tutto inadeguato pensare alla Chiesa e alla Città con le 

categorie di “dentro” e “fuori”. L’una è inesorabilmente dentro 

l’altra. Se la Chiesa è strettamente legata alla Città, anche 

quest’ultima – ce lo dice la lunga storia dell’Occidente, ma non solo 

– è intimamente connessa alle Chiese, alle fedi. Non conta il 

numero dei cristiani ma il loro impegno.  



52 

Nelle Chiese va promosso un movimento di riflessione sul 

presente e su futuro del Paese, dell’Europa e del Pianeta che le 

faccia uscire da una eccessiva referenzialità e nello stesso tempo le 

proietti per un servizio che promuova una società più umana. Il 

cardinale Zuppi a proposito di una Camaldoli europea diceva: 

“Oggi siamo in una stagione in cui si sente il bisogno di una 

responsabilità civile maggiore. Per l’Italia, per l’Europa, per il 

mondo: tutto è incredibilmente connesso. Una ripartenza? Certo, 

non si può restare inerti. Non si può restare chiusi nel proprio ‘io’: 

bisogna avere il coraggio spendersi per il ‘noi’!”.  

 

 

16. I cristiani e l’intercessione per il mondo 

 

Tra i compiti delle comunità cristiane vi è quello della 

intercessione per la città nella quale vivono. Il Vangelo ripete ai 

cristiani di oggi che anche solo due o tre, riuniti nel nome del 

Signore, hanno la forza di piegare il cuore stesso di Dio. Un noto 

teologo del Novecento giungeva a parlare della forza politica della 

preghiera, ovvero della sua forza storica. Il libro dell’Esodo 

racconta un audacissimo confronto tra Mosè che intercede per il 

popolo che, colpevole di idolatria, Dio voleva abbandonare (Es 32, 

1-14). Così Dio a Mosè: “Ora lascia che la mia ira si accenda contro 

di loro e li distrugga. Di te invece farò una grande nazione” (v. 10). 

Richiesto di approvare questo nuovo disegno di Dio, esasperato 

dalla ingratitudine e dalla infedeltà del popolo, Mosè si mette 

letteralmente in mezzo: di fatto è come se dicesse a Dio “Se lo farai 

veramente, non ti seguirò”. L’argomento del quale retoricamente si 

serve per dissuadere Dio dal suo proposito è umile e, al tempo 

stesso, audace: “Ne va del tuo buon Nome, Dio”. Che cosa diranno 

gli Egiziani (e in seguito chiunque altro)? Non racconteranno del 

cinismo di un Dio che li ha liberati dalla prigionia (dove almeno 

mangiavano, come il popolo ricorda, cfr. Nm 11, 4-6) per farli 

morire di fame e di sete nel deserto? Denuncia particolarmente 

odiosa, quella evocata da Mosè, perché introduce una vena di 

sadismo nella malizia di una promessa che illude un popolo che si 

ha già intenzione di sacrificare. La potenza di questa intercessione è 

impressionante, unisce umiltà e parresia. Un Dio che abbandona il 

popolo non potrà essere seguito. 



 

53 

Noi cristiani d’Europa, non dovremmo assumere la postura di 

Mosè come il primo compito che sentiamo davanti a Dio? La fede 

cristiana impegna all’intercessione. Non dovremmo riscoprirne la 

forza? E di conseguenza, un po’ meno ossessionati per la 

“costruzione” della fede, dovremmo porre più attenzione a quello 

che la fede deve “costruire”. Non il regno di Dio, per la verità, che è 

costruzione di Dio e lavora anche quando noi dormiamo. Quello che 

la fede deve costruire è anzitutto un presidio di sbarramento nei 

confronti di ogni idolatria a partire da quella verso se stessi. E 

quindi riscoprire il primato dell’intercessione che impegna e rendere 

le chiese luoghi santi dell’intercessione per il mondo? Insomma, 

santuari dell’incontro con Dio. Anche Abramo, ancor prima di 

Mosè, entrò in umile contesa con Dio per il destino di un popolo 

che non era neppure il suo (cfr. Gn 18, 20-32). 

La logica dell’intercessione scompiglia i giochi dell’arcaico 

rapporto totalitario del Sovrano e del Suddito, che genera schiavi 

dell’arbitrio del potere e vittime del narcisismo dell’imitazione. Nel 

campo della religione, questo superamento impone di convertire la 

missione della comunicazione della verità delle rivelazioni di Dio 

alla testimonianza delle affezioni di Dio. La preghiera di 

intercessione è il primo passo di una “Chiesa in uscita”, una Chiesa 

che esce da se stessa e si apre a Dio per presentargli il mondo intero 

bisognoso di salvezza. I credenti, non importa il numero, sono nel 

mondo come uomini e donne che vivono la loro fede iniziando a 

stare davanti a Dio per la salvezza di tutti. 

 



 

55 

 

 
PARTE II 

 

 

L’EUROPA E LA SFIDA DI UN MONDO IN 

CAMBIAMENTO 
 

 

 

 

1.  Navigare nel disordine globale 

 

Il cambiamento del quadro geopolitico avviato dalla nuova 

politica dei dazi, annunciata dall’Amministrazione Trump nel 

‘Liberation day’ è stato seguito da una serie di annunci che hanno 

definito una modifica sostanziale dei rapporti tra USA ed Europa 

prevalsi negli ultimi ottanta anni. L’Europa, oggi, ha di fronte a sé 

un compito veramente arduo: navigare nel disordine mondiale 

continuando a costruire sé stessa per realizzare il soggetto unitario 

da tutti in principio auspicato, ma che trova grandi resistenze al suo 

compimento e, allo stesso tempo, tornare ad avere un ruolo centrale 

in un quadro economico e sociale internazionale in profonda 

trasformazione. 

Negli USA Donald Trump ha annunciato la sua rivoluzione con 

il ‘Liberation Day’ delle tariffe ma, in effetti, ha celebrato un 

ritorno al passato, poiché le tariffe hanno fatto ritorno al livello che 

avevano raggiunto nel 1934. 

Come ha detto il Nobel Paul Krugman, soltanto pochi hanno 

notato che il lungo e continuo declino delle tariffe dei passati 

novant’anni, dal 1934 a oggi, fu raggiunto con molti round di 

negoziazioni internazionali, nel corso delle quali gli USA e le altre 

nazioni “si erano impegnate solennemente a non tornare indietro”. 

Dunque, dice Krugman, “il Liberation Day è anche, tra le altre 

cose, un tradimento verso il mondo rispetto a questo percorso”.  

I dazi, peraltro, sono solo una parte dei cambiamenti in atto. 

Non bisogna farsi illusioni sulla presunta occasionalità delle 

scelte dell’Amministrazione Trump: le politiche ‘MAGA’ degli 



56 

USA derivano da problemi strutturali - deficit, debito pubblico, crisi 

della Rust Belt, conflitti migratori ed etnici. 

Si tratta di scelte solo in parte improvvisate, ma in larga misura 

ispirate al Project 2025 della Heritage Foundation, del quale molti 

punti sono già stati attuati. 

Queste politiche riflettono gli squilibri globali legati alle 

transizioni demografica, tecnologica ed energetica, e quindi alla 

‘policrisi’ che caratterizza la post-globalizzazione in un mondo 

multipolare, diviso in blocchi politico-commerciali. 

Non dovrebbe mancare, perciò, una discussione e un confronto 

sulla riforma dell’ordine economico internazionale, da avviare 

prima che le tensioni globali si trasformino in conflitti aperti. 

L’Europa non può perdere l’occasione di guardare al resto del 

mondo in questa direzione e realizzare, così, la propria autonomia 

strategica. 

L’atmosfera di crisi e di incertezza che domina la scena mondiale 

si è accentuata con la diffusione del documento sulla ‘National 

Security Strategy’ diffuso nel dicembre di quest’anno, che conferma 

un processo che ci sta portando ad un nuovo assetto dell’ordine 

mondiale. 

Al di là dei giudizi non di certo positivi (e peraltro discutibili) 

che vengono espressi sull’Europa, il documento propone 

un’immagine degli USA che, pur volendo essere la maggiore 

potenza economica e militare del mondo, riduce il suo interesse più 

diretto all’America del Nord e a quella del Sud, abbandonando, 

sostanzialmente, l’opzione prioritaria a favore dei legami 

‘occidentali’ prevalsa nel secondo dopoguerra. 

È una scelta che va assieme al riconoscimento di fatto delle altre 

super potenze, a cominciare da Cina e Russia, riconosciute tali per 

via della loro forza militare ed economica, a prescindere dai 

distinguo che c’erano in passato in materia di democrazia e 

autarchia. 

Sono cambiamenti che negli USA si accompagnano, sul piano 

interno, al contrasto sia all’immigrazione, che alla cultura ‘woke’, e 

a un forte allentamento del ruolo dei ‘countervaling powers’ da 

sempre carattere dominante della democrazia americana. 



 

57 

Nel settore dell’economia, secondo una recente immagine di Ian 

Bremmer6, siamo in un mondo non più multipolare, ma 

‘tecnopolare’. 

Un mondo in cui le grandi imprese High-tech estendono il loro 

ruolo al di là della sfera digitale ed economica verso la politica e la 

sicurezza nazionale. È una situazione in cui i leader della tecnologia 

tendono a guidare non soltanto gli andamenti dei mercati azionari, 

ma anche a controllare aspetti della società civile, della politica e 

degli affari internazionali che, fino a ieri, erano tradizionalmente 

riservati agli Stati-nazione. 

Allo stesso tempo, se è vero che siamo tornati all’era 

dell’unilateralismo americano (Beckeley, 2025)7, a livello globale 

siamo nell’era della crescita del ‘Sud Globale’ e dei Paesi emergenti 

che, con Sud-Est asiatico, India, Medio Oriente, America latina ed 

Africa, rappresentano il 20% circa del PIL globale, e il 62% della 

popolazione mondiale (Bharadwaj et al., 2025)8. 

E l’Europa? Intanto deve evitare di seguire l’invito di Trump 

rivolto agli Stati nazionali che la compongono a seguire i propri 

interessi, anziché rafforzare, come è necessario, l’integrazione 

europea per partecipare, dopo questa fase di disordine globale, alla 

sfida per un nuovo ordine internazionale. 

L’Europa è di fronte ad una svolta perché, se per un verso si 

trova ad affrontare una sfida estremamente difficile, ha 

un’occasione non rinviabile, quella di utilizzare gli spazi che in 

questa situazione si sono aperti a livello internazionale, per 

perseguire quell’autonomia strategica che è essenziale per 

continuare il cammino dello ‘sviluppo sostenibile’, che è la stella 

polare che da tempo indirizza le sue scelte di policy. 

Tanto più perché è l’area del mondo che ha assunto con più 

determinazione e coerenza questa scelta, riassumibile nel diritto per 

tutti all’istruzione, alla salute, al contrasto delle disuguaglianze, 

della povertà e della fame, nonché nell’esercizio dei diritti civili. 

 
6 Bremmer I. (2025), “The technopolar paradox”, Foreign Affairs, 13 maggio. 
7 Beckley M. (2025), “The age of American unilateralism”, Foregn Affairs, 16 

aprile. 
8 Bharadwaj A., Rodríguez-Chiffelle C., Urbano L., Zdunic S., and Azevedo D. 

(2025), “In a Multipolar World, the Global South Finds Its Moment”, Boston 

Consulting Group, 22 aprile. 



58 

L’Assemblea Generale delle Nazioni Unite, nel 2015, 

nell’adottare l’Agenda 2030 per lo Sviluppo Sostenibile, ne ha reso 

puntuali i contenuti, indicando una lista di 17 obiettivi per il 2030 

(Sustainable Development Goals - SDGs), che riguardano tutte le 

dimensioni della vita umana e del pianeta. Con l’adozione 

dell’Agenda 2030, non solo è stato espresso un chiaro giudizio 

sull’insostenibilità dell’attuale modello di sviluppo, ma si è superata 

l’idea che la sostenibilità sia unicamente una questione ambientale, 

a favore di una visione integrata delle diverse dimensioni dello 

sviluppo. 

Si è dunque adottata un’idea che configura un mondo in cui gli 

aspetti ambientali, economici e sociali si integrano tra loro, per dare 

vita ad un nuovo modo di intendere lo sviluppo. 

Per realizzare quest’approccio, l’Europa deve mettere in moto le 

scelte che possono condurla all’autonomia strategica necessaria per 

realizzare in pieno questi obiettivi. 

È una scelta difficile, perché viviamo in un mondo in cui c’è il 

rischio di una ‘policrisi’ per via della possibile interazione delle 

singole crisi in atto (geopolitica, demografica, energetico-climatica 

e tecnologica) e dell’esigenza di fronteggiare le transizioni che con 

esse si sono messe in moto. 

Non ci facciamo sufficiente attenzione, ma ciascuna di esse – e la 

loro combinazione – stanno facendo nascere, tutti i giorni, un 

mondo diverso, senza che ce ne accorgiamo. 

Occorre dire che in questo quadro, per un’Unione Europea – 

provata dalla crisi finanziaria prima, da quella pandemica poi, e 

dalle guerre e l’incertezza che ne sono seguite – è difficile definire 

il percorso dello sviluppo sostenibile e ad assicurarne il successo. 

Anche perché i cittadini, perdute le passate certezze, non si sentono 

più sufficientemente rappresentati e protetti. Le democrazie 

contemporanee sono molto vulnerabili agli ‘argomenti facili’, 

stereotipi ed emozioni che tendono a prevalere nel dibattito di oggi 

e sono strumento di consenso populista. Il venir meno delle ‘grandi 

ideologie’ ha reso difficile, per i partiti politici, assicurarsi la fedeltà 

degli elettori e li ha portati ad affidarsi “a tecniche di persuasione e 

marketing che mantengono e riproducono una forte polarizzazione” 

(Egidi, 2023)9. La conseguenza è che oggi siamo di fronte ad un 

 
9 Egidi M. (2023), “The internal fragility of representative democracy: Was 



 

59 

‘malessere’ che ha messo in campo un confronto generale tra la 

democrazia rappresentativa e la sua versione ‘populista’. 

Per vincere questa sfida occorre che i cittadini europei siano visti 

in una prospettiva del ‘noi’ (Habermas, 2013)10, che si associ alla 

cura degli interessi di tutta la comunità europea e non solo di quelli 

dei propri connazionali. 

Ma non basta, perché si deve anche volgere lo sguardo, sempre 

con il ‘noi’, al resto del mondo, per riprendere il ruolo che nella 

storia ci è stato proprio, di dialogo e confronto. 

È l’ottica giusta per riprendere, a livello europeo, uno spirito di 

confronto di cui ci sarebbe un gran bisogno in un momento come 

questo, in cui non si intravede l’ispirazione, quanto mai necessaria, 

per un ‘progetto europeo’ all’altezza della sfida dei tempi. 

 

 

2.  Un nuovo ruolo per l’Europa 

 

L’Europa non deve perdere l’occasione di guardare al resto del 

mondo per realizzare la sua autonomia strategica. 

Ha goduto di un lungo periodo di crescita, benessere e attrattività 

legate all’invenzione del Mercato unico, che ha consentito ai Paesi 

aderenti economie di scala e produttività prima impensabili. 

Oggi, anche se ci sono margini importanti da utilizzare per 

portare a termine questo progetto, occorre associare al Mercato 

unico una strategia da realizzare in cooperazione con il resto del 

mondo. 

Da qui bisogna partire: in un mondo multipolare come quello 

attuale, una strategia coerente con l’obiettivo del ‘compimento’ 

dell’UE deve prioritariamente definire un nuovo posizionamento 

internazionale dell’Unione. 

La storia e la tradizione europea – un patrimonio in cui scienza, 

cultura e cristianesimo si intrecciano – indicano la via, esaltando la 

capacità di dialogo e di mediazione, espressione autentica dei valori 

occidentali. Sono gli stessi valori che devono sostenere la fermezza 

 
Schumpeter right?”, pp. 645-670, Journal of Evolutionary Economics, Vol. 33, 

Springer, 25 maggio. 
10 Habermas J. (2013), “Democracy, solidarity and European crisis”, Lecture at 

the Leuven University, 26 aprile. 



60 

dell’Europa di fronte a chi li viola, come nel caso dell’Ucraina e di 

Gaza. 

In quest’ottica, l’Europa può proporsi non come un nuovo 

‘impero’, ma come un’area capace di offrire la propria attitudine al 

dialogo nelle controversie tra blocchi, promuovendo un ‘nuovo 

multilateralismo’. 

Naturalmente, serve un’Europa che decida. I tempi sono stretti e, 

se non si può ottenere subito la riforma della regola del voto 

all’unanimità, si deve ricorrere – seppur temporaneamente – alle 

cooperazioni rafforzate Esse potranno essere accompagnate da 

‘clausole passerella’ che prevedono che il Consiglio europeo 

autorizzi, su singole materie, decisioni a maggioranza qualificata 

per i Paesi volenterosi che intendano intraprendere un cammino 

comune. È così che il Consiglio europeo può autorizzare su singole 

materie, decisioni a maggioranza qualificata. Il risultato è quello di 

disegnare un’Europa a ‘cerchi concentrici’. 

Una volta definita questa direzione di marcia, l’UE deve agire 

con realismo e determinazione nella ridefinizione della geografia 

dei propri scambi internazionali, cogliendo le opportunità lasciate 

aperte dall’unilateralismo degli Stati Uniti. 

Un’Europa impegnata verso il Sud del mondo e nel partenariato 

internazionale ha molte opportunità da cogliere, in un mondo in cui 

occorre fronteggiare la crisi geopolitica che domina la scena, 

tenendo conto delle transizioni in atto, da quella demografica a 

quella tecnologica, mentre si interviene per difendere l’ambiente e 

contrastare il cambiamento climatico. 

Le transizioni in atto, a cominciare da quella geopolitica, 

mettono in gioco i rapporti tra le principali aree del mondo. 

L’Europa è l’area che sta percorrendo una transizione di lungo 

periodo che l’ha portata, dai tempi in cui deteneva il primato 

dell’innovazione finanziaria e tecnologica, ad un ritardo 

nell’adozione delle nuove tecnologie. 

Ma è pur sempre il continente che con la cultura, le invenzioni, le 

scoperte, le grandi esplorazioni geografiche ha, per un verso, 

influenzato e, per un altro verso, si è sempre connesso con il resto 

del mondo. 

È da questo punto che occorre cominciare. Dalla capacità 

dell’Europa di progettare sé stessa e dalla sua attitudine ad 

interagire con gli altri in termini propositivi. 



 

61 

Non già per creare un polo alternativo tra Oriente e Occidente, 

ma per contribuire a definire un nuovo ordine multilaterale che dia 

spazio ai cambiamenti, che ormai da tempo hanno visto i tanti Paesi 

emergenti diventare importanti attori a livello economico e 

istituzionale. 

Basta pensare alle tante aree regolate da accordi di scambio, che 

sono il risultato dell’azione di numerose associazioni. Il maggiore di 

questi accordi, il RCEP (che è anche il più recente) raggruppa 

quindici Paesi del Sud-Est asiatico e del Pacifico (Cina, Giappone, 

Paesi ASEAN, Australia, Filippine e Corea del Sud), che 

rappresentano il 30% circa del PIL mondiale.  

È in questo contesto che l’Europa può ritrovare la sua missione, 

richiamando la sua storia e la sua tradizione come leader tecnolo-

gico che mette a disposizione le sue competenze, proponendosi 

come partner dei Paesi interessati. E, allo stesso tempo, ponendo la 

questione della correzione degli squilibri mondiali che si sono 

accentuati nel post globalizzazione. Converrebbe anche agli USA, 

cui mal si attaglia, a lungo andare, l’ottica dell’unilateralismo e una 

politica di dazi e restrizioni agli scambi. Un’azione di questo tipo 

potrebbe modificare gli atteggiamenti che oggi determinano il 

favore della Cina e del Sud del mondo verso la Russia. Ne stanno a 

fondamento squilibri (come quello a favore del dollaro) e 

disuguaglianze, all’interno dei Paesi (e tra di essi) che hanno 

accompagnato la globalizzazione degli anni della crescita. 

Un ripensamento dell’ordine monetario internazionale fissato nel 

1943, oggi messo in discussione da Cina, Paesi BRICS e Sud del 

mondo, sarebbe quanto mai opportuno. Ancora oggi l’80% delle 

transazioni internazionali continua a essere regolato in dollari, 

secondo le regole fissate a Bretton Woods dai vincitori della 

Seconda guerra mondiale. In dollari sono anche i tre quarti delle 

riserve complessive detenute dalle banche centrali. Sono nate 

banche d’investimento alternative alle banche di sviluppo 

occidentali, come quella cinese, l’Asian Development Bank. 

Ma l’impianto di Bretton Woods, con le Istituzioni che ne 

accompagnano il funzionamento – Fondo Monetario Internazionale 

e Banca Mondiale – è rimasto immutato. Ci sono da tempo forti 

segnali di insoddisfazione da parte della Cina, dei Paesi emergenti e 

del Sud del mondo, che non si ritengono abbastanza rappresentati 

da questa architettura del sistema monetario internazionale. 



62 

L’Europa può fare da battistrada anche perché, con il ritiro degli 

USA dal multilateralismo e il venir meno del ruolo che consentì 

loro un primato a Bretton Woods, c’è bisogno, per arrivare alla 

revisione di questi accordi, di un paziente dialogo e raccordo tra le 

visioni delle maggiori potenze e quelle dei Paesi emergenti e del 

Sud del mondo. 

Naturalmente serve un’Europa che decida. 

Non si tratta soltanto degli squilibri commerciali, cui 

l’Amministrazione Trump vorrebbe mettere rimedio con 

l’imposizione di dazi, misura del tutto inadeguata ad affrontare un 

problema che pure c’è. In effetti, le economie mature con avanzi 

commerciali hanno per lo più quote del settore manufatturiero al di 

sopra della media globale, e il contrario succede per gli USA che, a 

fronte di una bassa quota del manifatturiero (11%), hanno un ampio 

deficit commerciale. È di certo una manifestazione di squilibrio, ma 

non la si corregge con l’imposizione di dazi. 

Può essere che Trump, di fatto, abbia preso atto che l’ordine 

economico internazionale disegnato a Bretton Woods sia superato e 

ne stia cercando uno nuovo e diverso. Ma a questa situazione si può 

porre rimedio, a livello internazionale, con accordi sulle politiche 

economiche da adottare, piuttosto che con la guerra dei dazi. 

L’Europa può dare un importante contributo, intanto interrogandosi 

sui propri dazi e sulle barriere interne agli scambi. 

 

 

3.  Un’Europa impegnata verso il Sud del mondo 

 

L’agenda impegnativa che sta a fondamento dell’azione della 

nuova Commissione richiede, per realizzarsi, un balzo in avanti che, 

nel prendere atto che il mondo è cambiato, proponga per sé stessa 

un ruolo globale. Lo ha iniziato a fare con l’iniziativa del ‘Global 

Gateway’, in risposta al progetto cinese della ‘Via della seta’, che 

intende mobilitare trecento miliardi di investimenti fino al 2027, di 

cui centocinquanta destinati ai Paesi africani, ed il resto ad 

iniziative che, oltre l’Ucraina, si rivolgono al resto del mondo, in 

particolare ad alcuni Paesi asiatici e all’India. ‘Global Gateway’ 

assume oggi un particolare rilievo per via dello straordinario 

cambiamento che è in atto a livello globale, che offre grandi 

opportunità all’azione internazionale della UE. Parlare di Africa ha 



 

63 

poco senso, visto che siamo di fronte a un continente di dimensioni 

superiori a Cina, India e USA messi assieme; una popolazione di 

oltre un miliardo e mezzo di persone che cresce a un tasso annuo di 

oltre 2,5% e, soprattutto, un’enorme diversità da Paese a Paese. 

In Africa, accanto alle aree di povertà, ci sono ormai molti Paesi 

che riescono ad avere una crescita significativa che si accompagna 

ad una forte urbanizzazione e all’affermazione di una moderna 

classe dirigente. La UE ha avviato le sue iniziative a partire da 

Angola, Gabon, Ruanda, Sud Africa, Togo, Benin, Nigeria e 

Somalia. 

Esse nascono non solo dallo spazio creato dalla sospensione 

USA delle sue attività di cooperazione internazionale ma, 

soprattutto, dalla mancanza di un attore che contribuisca alla 

soddisfazione dell’esigenza dei Paesi emergenti di investimenti 

nelle infrastrutture e nelle tecnologie necessarie allo sviluppo. 

Le attività di partenariato internazionale previste dal Global 

Gateway sono condotte attraverso ‘Team Europa’, che riunisce 

l’Unione Europea, gli Stati membri della UE, incluse le rispettive 

agenzie esecutive e banche pubbliche di sviluppo, nonché la Banca 

Europea per gli Investimenti (BEI) e la Banca Europea per la 

Ricostruzione e lo Sviluppo (BERS). 

I settori d’investimento sono le linee sottomarine e digitali per le 

connessioni in digitale, le linee per la produzione e distribuzione di 

energia elettrica e idrogeno pulito, le iniziative sulla catena del 

valore agroalimentare, la prevenzione sanitaria e la formazione. 

C’è poi un’esigenza di raccordo tra ‘blocchi’ ormai consolidati di 

Paesi che non riescono a dialogare che all’interno dei rispettivi 

blocchi. 

L’Europa, che non va dimenticato rappresenta il 55% degli 

scambi mondiali, può giocare un ruolo importante, forse decisivo, 

nell’assumere un’iniziativa internazionale per questo raccordo, 

sempre che riesca a dotarsi di una politica estera unitaria. 

Che è, peraltro, una priorità, perché va tenuto presente che gli 

squilibri sono accompagnati da una scontentezza che vede unito il 

Sud del mondo, la Cina e la Russia, e che potrebbe facilmente 

trasformarsi in disordine globale. 

Dell’iniziativa, l’Europa potrebbe essere non solo uno dei 

beneficiari, ma anche l’area del mondo che per storia e tradizioni 

dispone della ‘moral suasion’ necessaria per quest’azione, che 



64 

potrebbe portare i partecipanti ad un tavolo di trattative su posizioni 

più vicine all’Occidente di quelle di oggi, anche sulla guerra in 

Ucraina. 

Occorre tener presente che dopo le tre crisi, quella finanziaria del 

2008, quella del Covid-19 e dell’invasione russa dell’Ucraina, 

siamo in un mondo ‘multipolare’, diviso in blocchi politico-

commerciali, dunque multipolare, molto differente da quello della 

‘Guerra fredda’. 

C’è un’area asiatica in grande espansione non solo economica 

(metà della popolazione e quasi il 30% del PIL mondiale), ma anche 

in termini di istituzioni finanziarie e accordi di scambio. 

C’è un’aggregazione di Paesi, quella del BRICS, che intende 

sviluppare una sua azione anche attraverso istituzioni rappre-

sentative. 

Dal punto di vista strettamente politico, le risoluzioni dell’ONU 

per la guerra Russo-Ucraina e per la condanna dell’aggressione di 

Hamas mostrano che ci sono una cinquantina di Paesi che hanno 

deciso di non seguire gli Stati Uniti e l’Unione Europea, ma di 

assumere posizioni autonome. 

Occorre prenderne atto e intervenire per ridurne l’insod-

disfazione. 

È cruciale il tema dell’energia, così come lo sono quello 

demografico e quello del contrasto al cambiamento climatico. Basta 

pensare che i Paesi sviluppati vedranno aumentare i loro consumi di 

energia, a dispetto della diminuzione delle loro popolazioni, mentre 

i Paesi africani, dove si collocherà di qui al 2050 il 90% 

dell’aumento della popolazione mondiale, soffrono di una 

insufficienza di infrastrutture energetiche, anche per l’inadeguatezza 

degli investimenti della Banca Mondiale. 

Allo stesso tempo, tra Paesi sviluppati ed emergenti, sono assai 

squilibrati i costi-benefici degli interventi per il controllo delle 

emissioni di CO2. 

 

 

4.  La centralità dell’energia, precondizione per lo sviluppo 

 

Il forte rialzo dei prezzi dell’energia che ha accompagnato il 

Covid-19 prima, e la guerra in Ucraina poi, si è incaricato di 



 

65 

ricordare a tutti, cittadini e Governi, la centralità dell’energia, della 

sua disponibilità e della sicurezza del suo approvvigionamento. 

La strada intrapresa dall’Europa, con la scelta a favore 

dell’energia ‘verde’, mostra oggi i suoi vantaggi con la discesa del 

costo per Kwh dell’energia solare ed eolica, che ne fa non solo la 

fonte a più a buon mercato, ma anche quella che si presta ad accordi 

e convenzioni internazionali per il suo sviluppo, in particolare, ma 

non solo, con i Paesi emergenti. La disponibilità di energia è una 

precondizione per lo sviluppo e per la stessa qualità della vita, tant’è 

che si può dire che è la differenza nel consumo pro capite di energia 

a distinguere i Paesi più sviluppati dagli altri. Quel che è certo è che 

nel mondo c’è una ‘fame’ di energia che è destinata a continuare. 

I maggiori produttori di petrolio al mondo sono USA (19% del 

totale), Arabia Saudita (13%) e Russia (12%). USA e Russia sono 

anche i maggiori produttori di gas (rispettivamente 24% e 18%). 

Sono le grandi differenze nella disponibilità di risorse fossili a 

spingere i Paesi ad atteggiamenti assai differenti in materia di 

utilizzo delle diverse fonti di energia che, ad oggi, sono ancora e 

soprattutto carbone, petrolio e gas che, secondo l’International 

Energy Agency (IEA, 2024)11, nel 2023 hanno fronteggiato più di 

due terzi circa dell’aumento mondiale dell’energia. Ciò è avvenuto 

nonostante che, nello stesso anno, l’offerta di energia da rinnovabili 

sia aumentata del doppio rispetto all’anno precedente. Con il ritorno 

di Trump alla presidenza degli USA, si sta verificando una forte 

riaffermazione dell’importanza dei combustibili fossili. Grazie allo 

sfruttamento della roccia ‘madre’ scistosa, gli USA sono diventati, 

con l’utilizzo di una tecnologia di trivellazione di avanguardia, i 

maggiori produttori di petrolio al mondo e puntano su energia 

abbondante e a basso prezzo. 

L’Unione Europea, che con l’eccezione della Norvegia è povera 

di risorse fossili, si distingue per aver legato la sua politica 

energetica alla spinta a favore delle energie rinnovabili, mentre 

continua a soddisfare la quota maggiore della sua domanda di 

energia con le importazioni di fossili. 

Al 2020 importava il 58% del suo fabbisogno di energia. Dopo la 

crisi energetica del 2022, seguita alla guerra in Ucraina, il fossile 

proveniente dalla Russia, pari al 24,4% del totale, è stato sostituito 

 
11 IEA (2024), World Energy Outlook 2024, ottobre. 



66 

con l’importazione da altri Paesi, ma è rimasta inalterata la 

dipendenza dall’estero della UE. 

È difficile oggi essere ottimisti sulle politiche climatiche. Gli 

scienziati riuniti nella IPCC (Intergovernmental Panel on Climate 

Change) hanno da tempo dichiarato che, se non riusciremo a 

rallentare il riscaldamento terrestre prodotto dall’aumento della CO2 

in atmosfera rilasciata dalla combustione dei fossili, ci saranno 

effetti disastrosi, se la temperatura media del pianeta aumentasse nel 

2050 di 2° C. Inoltre, ogni 0,1° C in più aumenterà la probabilità di 

danni crescenti a ritmi crescenti. 

Ciononostante, dopo gli anni del consenso generale sull’esigenza 

di limitare le emissioni dall’uso dei fossili nella produzione di 

energia, è oggi in corso un cambiamento di atteggiamento, a 

cominciare da quello della nuova Amministrazione Trump. È un 

atteggiamento che, pur non mettendo in discussione le conclusioni 

raggiunte dalla collettività degli scienziati, finisce per non 

condividerne, di fatto, le indicazioni sull’urgenza di operare per 

ridurre le emissioni e il riscaldamento terrestre12. 

I risultati delle ultime elezioni europee, a loro volta, hanno 

mostrato una crescente preoccupazione degli elettori per i costi e gli 

effetti della transizione energetica che è stata intrapresa con 

l’obiettivo dell’abbandono al 2050 dei fossili. 

Ciò si verifica nonostante i disastri climatici che abbiamo avuto 

finora e che, secondo gli scienziati, sono solo anticipazioni di quelli 

drammatici che potrebbero presentarsi in futuro. 

Va tenuto presente che la temperatura è già cresciuta di 1,1° C 

rispetto al suo livello all’inizio del secolo attuale. 

È per questo che, pur con le tante differenze di punti di partenza 

in materia di energia, tutti i Paesi hanno sottoscritto, nel 2015, gli 

Accordi di Parigi13, per limitare il riscaldamento globale e 

 
12 Si tratta di un negazionismo ‘di fatto’, quello di chi non nega, in principio, le 

valutazioni della comunità scientifica sulla necessità di abbandonare le fonti 

fossili, ma ne sottolinea i costi e le difficoltà, fino a negarne l’opportunità e 

l’urgenza. L’esempio più significativo di quest’orientamento è quello di Mills 

(2023). Cfr. Mills M.P. (2022), “The ‘energy transition’: A reality reset”, 

Manhattan Institute, 30 agosto: https://manhattan.institute/article/the-energy-

transition-delusion. 
13 Gli Accordi di Parigi hanno dato vita a un trattato internazionale stipulato nel 

2015 tra gli Stati membri della Convenzione quadro delle Nazioni Unite sui 

cambiamenti climatici, con il quale gli Stati si impegnavano a mantenere il 



 

67 

combattere i cambiamenti climatici. La transizione verso forme di 

energia diverse dal fossile è un processo che si preannuncia di lungo 

periodo, perché nel tempo continuerà ad essere necessario l’uso 

delle fonti fossili e, in particolare, di quella meno inquinante: il gas. 

Non solo. Ma c’è da credere che la prima e la seconda economia del 

mondo, USA e Cina, se manterranno le policy annunciate, saranno 

responsabili, nei prossimi anni, di un aumento significativo delle 

emissioni di CO2. 

Le questioni ambientali e quelle sul cambiamento climatico sono 

un’assoluta priorità. È però un impegno assai poco realizzato, a 

dispetto degli impegnativi obiettivi degli Accordi di Parigi del 2015 

(e successivi) su clima e riscaldamento globale, dei ‘millennium 

goal’ dell’UNDP (United Nations Development Programme), 

nonché dell’intervento della Chiesa con l’enciclica di Papa 

Francesco ‘Laudato sì’. Un ruolo importante lo svolgono le COP 

(Conference of the Parties), conferenze in materia climatica che si 

tengono ogni anno, dal Summit di Rio del 1992, nel quale venne 

approvata la Convenzione quadro sui cambiamenti climatici. 

Dopo un periodo di grande impegno culminato con la COP 26 di 

Glasgow del 2021, tuttavia, hanno cominciato a manifestarsi, anche 

su queste iniziative, perplessità. 

La Conferenza (COP 29), che si è tenuta a Baku nel 2024, ha 

esaminato, ma non ha raggiunto, il necessario consenso sui piani 

nazionali di taglio delle emissioni per arrivare al 45% entro il 2030, 

e all’adozione di un fondo per ripagare le perdite subite dai Paesi 

poveri a ragione del clima, e sugli aiuti per i Paesi colpiti da un 

clima surriscaldato. 

È un quadro difficile ed impegnativo, ma va tenuto presente che, 

a differenza dei combustibili fossili, la strada dell’energia 

rinnovabile richiede un forte investimento in infrastrutture e 

miglioramenti trasformativi, sia nella produzione, che nella 

distribuzione dell’energia. Occorrono tempi lunghi per questi 

cambiamenti14. Non solo. La profonda trasformazione che ne segue 

 
riscaldamento globale al di sotto di 1,5 e a contrastare gli effetti dei cambiamenti 

climatici. 
14 Daniel Yergin et al. (2025) fanno osservare che, nonostante il 2024 sia stato un 

anno record per la produzione di energia solare ed eolica (15% dell’energia 

prodotta nel mondo), con una riduzione del costo dei pannelli solari del 90%, la 

produzione di energia da fossili ha mantenuto una quota di circa l’80% del totale. 



68 

rende ragione delle difficoltà che incontra oggi la transizione 

energetica di uscita dai fossili che, tuttavia, in Europa rimane la 

scelta di fondo confermata dalla Presidente von der Leyen a fine 

2024. 

La scelta europea di una transizione energetica fondata su una 

politica del Green Growth e, perciò, sostenibile, funziona solo se è 

alimentata dall’innovazione (Aghion et al., 2009)15. 

Si tratta di un punto importante perché i processi di transizione 

energetica richiedono una trasformazione epocale attraverso 

massicci investimenti nella produzione e nell’utilizzo dell’energia. 

Si tratta di modificare gli impianti in essere fino ad azzerarne 

l’impatto sul clima determinato dalle emissioni di CO2. Ma anche di 

modificare il sistema di distribuzione dell’energia con l’uso della 

tecnologia digitale, per consentire il miglior utilizzo delle 

rinnovabili, e di ridisegnarne, in maniera decentrata, i rapporti tra 

produzione e utilizzo. Oltre che nella produzione, occorre agire 

sugli usi dell’energia nei trasporti (auto elettrica), nelle fabbriche e 

nell’attività produttiva (con particolare impegno nei settori in cui è 

più difficile abbattere la produzione di CO2) e nelle abitazioni. 

Sono interventi che implicano una grande trasformazione del 

sistema produttivo, costi considerevoli e benefici certamente 

maggiori, ma apprezzabili soltanto in futuro. A ciò va aggiunto che 

l’aumento del costo dell’energia, iniziato poco prima dell’inizio 

della guerra in Ucraina ed esploso subito dopo, rappresenta uno 

snodo ancora irrisolto, anche se i progressi della tecnologia delle 

rinnovabili hanno reso conveniente il loro impiego. Per raggiungere 

il necessario consenso tra i cittadini occorre, diversamente da 

quanto si è fatto finora, che questo percorso sia rappresentato in 

modo che sia chiaro come si intenda affrontarlo. 

Il punto centrale è se le politiche climatiche, dirette a contrastare 

il cambiamento climatico, si possono realizzare senza sacrificare lo 

sviluppo economico. 

Le analisi empiriche e teoriche di Daron Acemoglu et al. 

(2023)16 mostrano che ciò è possibile con un uso appropriato di 

 
Cfr. Yergin D., Orszag P. e Arya A. (2025), “The troubled energy transition”, 

Public Affairs, 25 febbraio. 
15 Aghion P., Hemous D. e Veugelers R. (2009), “No green growth without 

innovation”, Bruegel Policy Brief, Issue 7, novembre. 
16 Acemoglu D., Aghion P., Barrage L. e Hémous D. (2023), “Green innovation 



 

69 

tasse sulle emissioni di carbonio e incentivi a favore delle energie 

rinnovabili che re-indirizzino il cambiamento tecnologico e 

sostengano l’innovazione a favore delle tecnologie ‘pulite’. 

 

 

5.  Sfuggire alla trappola della media tecnologia, cooperando con i 

paesi emergenti  

 

L’Europa soffre di un rallentamento di crescita e produttività che 

richiede un deciso intervento per la sua ricollocazione nel quadro 

competitivo internazionale. È una situazione che risente della 

prevalenza dell’investimento sulle ‘medie tecnologie’ e del deficit 

della sua bilancia dei pagamenti nel settore dei servizi avanzati che 

la vedono importatrice netta dagli USA di software, servizi di 

calcolo, telecomunicazioni e internet. 

La riduzione dei vantaggi nei rapporti di scambio tra prodotti 

energetici, minerali e manufatti sin qui goduti vede, non a caso, il 

maggior Paese, la Germania, in crisi. 

Ne risentono, in generale, i Paesi dell’Eurozona, che rischiano di 

non poter sostenere il proprio welfare costoso, soggetto anche ai 

gravami dell’invecchiamento della popolazione. 

L’Europa sta percorrendo una transizione di lungo periodo che 

l’ha portata, dai tempi in cui deteneva il primato dell’innovazione 

finanziaria e tecnologica, ad un ritardo nell’adozione dell’High-

tech. Per rimediare a questa situazione non basta investire in questo 

settore. 

Serve un impegno di politica estera che definisca una 

collaborazione con i Paesi emergenti del Sud-Est asiatico (India e 

Giappone), che consenta la creazione di una catena del valore 

capace di affrontare, a livello internazionale, la sfida tecnologica di 

Cina e Stati Uniti. 

Un recente Rapporto sulla politica d’innovazione della UE (Fuest 

et al., 2024)17 fa notare che nonostante l’investimento pubblico in 

 
and the transition toward a clean economy”, PIIE, Working Paper, no. 23-14, 

dicembre. 
17 Fuest C., Gros D., Mengel P.-L., Presidente G. e Tirole J. (2024a), “EU 

innovation policy: How to escape the middle technology trap”, A Report by the 

European Policy Analysis Group, Institute for European Policymaking, Bocconi 

University. 



70 

R&D sia cresciuto negli ultimi venti anni e abbia raggiunto quello 

degli USA (0,7% del PIL), quello del settore privato (1,2% del PIL) 

è tutt’ora la metà di quello degli Stati Uniti. Non solo. Le imprese 

USA investono nello sviluppo del software il 75% del totale, mentre 

la UE vi investe soltanto il 6%, con la conseguenza di un quasi 

monopolio USA nel settore. A ciò va aggiunto, come ha fatto notare 

Mario Draghi (2024), che il modello europeo export-led “ha 

tollerato una bassa crescita salariale per aumentare la 

competitività esterna […]. Ma oggi questa combinazione di 

domanda esterna, esportazione di capitali e bassi livelli salariali 

non è più sostenibile”18. 

E qui torna la questione del dinamismo del sistema economico 

europeo che non offre le occasioni d’investimento più redditizie 

perché, concentrato come è sulla media tecnologia, non sfrutta a 

sufficienza le opportunità di cooperazione internazionale offerte da 

High-tech, in particolare ICT e IA. 

 

 

6.  Il cambiamento tecnologico e l’Intelligenza Artificiale 

 

L’Intelligenza Artificiale (IA) è una tecnologia ‘general 

purpose’ destinata a modificare profondamente l’intera attività 

produttiva. 

Promette straordinari cambiamenti per gli anni a venire, anche se 

la misura dei suoi effetti su produttività ed occupazione è 

controversa. 

È destinata a trasformare ciò che ‘fa l’uomo’ e ciò che ‘fanno le 

macchine’ attraverso l’elaborazione di un linguaggio ad hoc legato 

all’utilizzo e all’analisi di banche dati estremamente complesse. 

Le stime che si fanno oggi dei suoi effetti sulla produttività 

danno indicazioni molto divergenti su un orizzonte a dieci anni. 

Una delle ragioni è che la misura degli effetti dell’IA viene 

condotta con due diversi approcci. Il primo è quello fondato sulla 

valutazione del cambiamento di mansioni che ad essa si 

accompagnano (Acemoglu, 2024)19, attraverso l’automazione dei 

 
18 Così Mario Draghi nell’intervento alla Conferenza del CEPR a Bruxelles. Cfr. 

Draghi M. (2024), “Europe: Back to domestic growth”, CEPR Policy Insight, no 

137, CEPR Press, Paris & London. 
19 Acemoglu D. (2024), “The simple macroeconomic of Artificial Intelligence”, 



 

71 

processi e/o il loro aumento, nonché della complementarità tra 

vecchie e nuove mansioni. Il secondo è quello del parallelismo con i 

cambiamenti determinati dalle ondate passate di cambiamenti 

tecnologici ‘general purpose’, come l’elettricità e Internet20. 

La divergenza tra le stime è legata soprattutto al numero e 

all’ampiezza dei settori che risentono e risentiranno dei suoi effetti, 

a cominciare dagli aumenti di produttività che già si vedono oggi 

nello sviluppo dei software, nei servizi alla clientela e nella 

consulenza aziendale. È chiaro che gli effetti complessivi 

dell’Intelligenza Artificiale dipendono dai tempi in cui i diversi 

settori dell’economia sono toccati dai suoi effetti. Va tenuto 

presente, inoltre, che questi effetti possono essere influenzati dalla 

cosiddetta ‘Baumol desease’, una malattia che dipende dalla 

differente attitudine dei diversi settori dell’economia ad assorbire il 

cambiamento tecnologico. I concertisti che suonano un quartetto di 

Mozart non possono aumentare la propria produttività anche in 

presenza di progresso tecnologico. In generale, sostengono William 

Baumol e Wiliam Bowen (1965)21, ci sono settori dell’economia in 

cui si utilizza pienamente il cambiamento tecnologico ed altri in cui 

ciò non avviene, o accade assai più lentamente. La conseguenza è 

che, in alcuni settori, salari e prezzi aumenteranno per effetto 

dell’aumento di produttività generato dalla tecnologia, nel nostro 

caso l’Intelligenza Artificiale. 

Ma a quest’aumento salariale, presto o tardi, si assoceranno 

anche settori non toccati dalle nuove tecnologie, con la conseguenza 

di un rallentamento della crescita media dell’economia. 

Un altro aspetto di grande importanza è quello dei tempi 

dell’adozione dell’Intelligenza Artificiale a confronto con quelli 

delle altre maggiori innovazioni tecnologiche ‘general purpose’, 

ovvero, elettricità, PC e Internet. 

È questo l’aspetto su cui è più difficile fare previsioni, ma è certo 

 
NBER Working Paper Series, no. 32487, maggio. 
20 Il confronto tra questi due diversi approcci è condotto da Philippe Aghion e 

Simon Bunel. Cfr. Aghion P. e Bunel S. (2024), “AI and growth: Where do we 

stand?”, San Francisco Fed, giugno: https://www.frbsf.org/wp-content/uploads/ 

AI-and-Growth-Aghion-Bunel.pdf. 
21 Baumol W.J. and Bowen W.G. (1965), “On the performing arts: The anatomy 

of their economic problems”, The American Economic Review, Vol. 55, no. 1/2, 

marzo. 



72 

che i Paesi che riusciranno prima e più ampiamente ad adottare 

l’Intelligenza Artificiale godranno di un vantaggio competitivo 

simile a quello di cui si sono avvantaggiati gli USA attraverso 

l’impiego ampio e tempestivo di Internet. 

Un aspetto decisivo della trasformazione che si accompagna 

all’adozione dell’IA è la sua ricaduta sul mercato del lavoro, sia in 

termini di salari e redditi, che di occupazione. 

Daron Acemoglu et al. (2023)22 sostengono che “negli ultimi 40 

anni la diffusione delle tecnologie digitali ha aumentato in maniera 

significativa le ineguaglianze di reddito”, ma aggiungono “gli effetti 

dell’adozione di IA dipendono da come essa è sviluppata e 

applicata”. 

L’enfatizzazione dell’automazione e lo spiazzamento del lavoro 

di certo favoriscono l’aumento delle disuguaglianze. 

Ma un’IA generativa, che sia complementare al lavoro e aumenti 

le competenze, insieme a politiche che facciano aumentare gli skill 

anche di chi non ha goduto di una formazione universitaria, può 

essere un antidoto rispetto alle disuguaglianze. 

Non c’è dubbio, poi, che l’adozione dell’IA e la sua capacità di 

accrescere le ‘capability’ generali risente in maniera significativa 

dei caratteri del sistema economico in cui va a collocarsi. Nelle 

economie avanzate e, in particolare, nel loro terziario, c’è l’esigenza 

di utilizzare mansioni cognitive e, dunque, una quasi automatica 

esposizione del mondo del lavoro all’influenza di IA. 

Le economie emergenti e, soprattutto, quelle in via di sviluppo, 

ne possono beneficiare assai meno, visto il prevalere dell’industria 

tradizionale, dove c’è un’assai minor presenza di mano d’opera 

qualificata. 

La conseguenza è che l’esposizione dell’occupazione all’IA 

tende ad essere decisamente più elevata nei Paesi ad economia 

avanzata rispetto agli altri, con un aumento dei divari di 

competitività relativa tra gli uni e gli altri (Cazzaniga et al., 2024)23. 

 

 

 

 
22 Acemoglu D., Autor D., and Johnson S. (2023b), “Can we have pro-worker 

AI?, CEPR Policy Insight, no. 123, ottobre. 
23 Cazzaniga M. et al. (2024), “Gen-AI: Artificial Intelligence and the future of 

work”, IMF, Staff Discussion Notes, no. 1, gennaio. 



 

73 

7.  Demografia e migrazioni 

 

Le stime disponibili indicano che le dinamiche demografiche, nel 

lungo periodo, sono assai differenti per aree e Paesi diversi. Esse 

hanno importanti implicazioni potenziali per il loro sviluppo, perché 

un Paese più popoloso ha a disposizione maggiori risorse e, 

soprattutto, perché nel confronto tra le potenzialità di crescita di 

Paesi diversi, conta, a parità di condizioni, la composizione per età 

della popolazione e la sua distribuzione. 

Contano le migrazioni che hanno l’effetto, tra gli altri, di 

modificare questa composizione e sono, di fatto, un fattore di 

cambiamento dei vantaggi comparati tra Paesi. 

Se è vero che il mondo è da sempre in perenne movimento 

attraverso le migrazioni – fenomeno globale che esprime 

un’esigenza vitale dell’umanità, quella della mobilità – è anche vero 

che la sua accoglienza nei Paesi verso cui si dirige è tutt’altro che 

scontata. 

Anzi, oggi, sia negli USA che in Europa, la risposta dei cittadini 

attraverso il voto esprime una forte riluttanza ad accogliere gli 

immigrati. E questo pone un problema difficile da affrontare, ma 

alla cui soluzione, almeno in Europa, è legata la possibilità di 

realizzare uno sviluppo sostenibile. 

Ciò è tanto più importante se si tiene conto degli effetti di lungo 

periodo dell’invecchiamento della popolazione, che ha indotto 

Larry Summers (2020)24 a considerare, come un’ipotesi realistica 

per i prossimi decenni, l’associazione dell’invecchiamento della 

popolazione alla ‘stagnazione secolare’. L’invecchiamento della 

popolazione tende a determinare una minore domanda di beni 

d’investimento e una diminuzione del loro prezzo relativo, 

specialmente nelle tecnologie informatiche dell’ICT. L’aumento 

della popolazione anziana fa crescere le spese dei Governi per 

pensioni e sanità, influenza il deficit pubblico e, con ciò, la 

propensione all’aumento del risparmio precauzionale in vista di un 

possibile aumento della tassazione. Ne viene fuori una tendenza alla 

‘stagnazione secolare’, frutto di un declino demografico di lungo 

 
24 Summers L.H. (2020), “Accepting the reality of secular stagnation”, pp. 17-19, 

IMF, Finance & Development, Vol. 57, Issue 1, 2 marzo. 



74 

periodo determinato da un aumento del risparmio, non compensato 

dall’aumento dell’investimento. 

Ma non basta. La diminuzione della quota dei giovani sulla 

popolazione complessiva porta con sé effetti sulla domanda di ‘beni 

nuovi’ e sull’offerta di lavoro, insieme ad una minore produttività. 

Le conseguenze dell’inverno demografico sono tali che, 

quand’anche non ne segua necessariamente una ‘stagnazione 

secolare’, stanno inducendo i Governi a prendere misure a favore 

della natalità e/o dell’allungamento della vita di lavoro. 

Il tema del contributo dei pensionati all’attività produttiva 

riguarda tutti i Paesi OCSE, che hanno visto crescere la quota della 

popolazione over 55 nell’occupazione del 79% tra il 2008 e il 2018. 

Il Giappone, che ha la più elevata aspettativa di vita alla nascita, fa 

da esempio in materia di partecipazione al lavoro degli anziani.  

Non c’è dubbio che nella promozione di una più elevata 

partecipazione degli over 55 al mondo del lavoro conta il contesto 

generale, a cominciare dai caratteri di sistemi pensionistici e dei 

supporti sanitari offerti, così come dalla tipologia dell’offerta di 

lavoro (Scott, 2020)25. 

L’uso dei robot e dell’Intelligenza Artificiale, accompagnata da 

lavoro flessibile e part-time, fa diminuire i salari per i lavori meno 

qualificati, ma tende a sollecitare il lavoro dei più anziani che hanno 

le competenze necessarie e una più elevata propensione ad un 

lavoro di questo tipo. 

Ciò, a sua volta, pone la questione degli accordi contrattuali, 

nonché delle provvidenze per i più anziani, la cui attività può essere 

preziosa anche nella sua funzione di accompagno del lavoro dei più 

giovani. 

Sono dunque molte le conseguenze negative dell’invecchiamento 

della popolazione, fenomeno di grande rilievo in Europa, ma anche 

in Giappone. Le politiche condotte sinora per contrastarlo non 

hanno avuto successo. Occorre prenderne atto e affrontare l’altro 

corno del dilemma, l’immigrazione. L’atteggiamento dei governi 

dei Paesi sviluppati nei confronti del fenomeno migratorio è uno dei 

temi su cui più si confronta la loro lungimiranza politica ed 

economica. 

 
25 Scott A. (2020), “The long, good life”, pp. 10-13, IMF, Finance and 

Development Magazine, Vol. 57, Issue 1, marzo. 



 

75 

Non sono nella giusta direzione le risposte che tendono a 

prevalere nei Paesi avanzati nei confronti dell’immigrazione. Non 

lo è quella che incoraggia i ‘sentiment’ contrari all’immigrazione, 

ma non lo è neppure quella che cerca di fronteggiare il malcontento 

in materia di immigrazione con misure di mero contenimento, che 

sono in buona sostanza incapaci di affrontare un fenomeno che è di 

portata epocale. 

L’Europa, se vuole mostrare il suo ‘forward looking’, deve 

valorizzare le sue tradizioni e i suoi valori di accoglienza e 

integrazione, investendo sugli immigrati, tenendo conto della caduta 

della natalità e della popolazione in età di lavoro che si 

accompagnano al suo invecchiamento. 

 

 

8.  Equità, coesione e sviluppo 

 

Se è vero che l’investimento sulle nuove tecnologie è essenziale 

per la ripresa competitiva europea, è anche vero che non si può fare 

sviluppo in un contesto in cui non si affermino principi di 

inclusione e di equità sociale. 

Il Nobel Edmund Phelps (2022)26 ci ricorda il fenomeno che si 

manifesta nelle nostre economie, quelle occidentali, dove sono 

importanti, ormai da decenni, i costi sociali legati al ridursi della 

crescita della produttività totale e dell’innovazione, a cominciare da 

salari stagnanti, insoddisfazione per le insufficienti opportunità 

offerte a chi lavora, al di là degli aspetti pecuniari delle retribuzioni. 

È per questo che abbiamo bisogno di una società più inclusiva e 

dinamica che assicuri spazio alla creatività e all’innovazione 

necessarie ad una ‘good life’ e allo sviluppo. 

La grande questione che abbiamo oggi davanti a noi è che, di 

fronte alla nuova grande trasformazione in corso, quella del digitale, 

delle nuove tecnologie e dell’Intelligenza Artificiale, non abbiamo 

ancora elaborato una risposta adeguata. 

Le tecnologie ICT hanno la potenzialità per assicurarci una 

migliore salute e una maggiore longevità. Possono avere, dunque, in 

 
26 Phelps E.S. (2022), Introduzione, in Equità e sviluppo. Un programma di 

legislatura in un mondo in cambiamento, L. Paganetto (ed.), Eurilink University 

Press, Roma, ottobre. 



76 

principio, un effetto positivo sul nostro benessere ma, allo stesso 

tempo, possono essere la maggiore determinante di un aumento 

delle disuguaglianze. 

L’automazione delle attività di lavoro produce una diminuzione 

della quota del lavoro rispetto al capitale e il rischio di 

disoccupazione, insieme ad una esigenza di un processo di 

formazione di nuove competenze lungo e difficile. 

Le preoccupazioni circa gli effetti dell’Intelligenza Artificiale 

sulle disuguaglianze sono legate alla profonda trasformazione 

dell’economia e della società che ci si aspetta per i prossimi anni. 

Tanto più che sono ormai diffuse le previsioni di un numero 

crescente di Humanoid Robot chiamati ad affiancare, o sostituire, il 

lavoro dell’uomo (Masera, 2024)27. 

In questo quadro, è evidente l’esigenza di ripensare i sistemi di 

welfare, assicurando le necessarie condizioni di equità ed inclusione 

sociale. 

È certo un’esigenza difficile da realizzare in un mondo segnato 

da una competizione sempre più aspra, in cui vengano a mancare i 

principali meccanismi di riequilibrio delle forze di mercato. 

Basta pensare ai sistemi antitrust nati per evitare il prevalere 

delle posizioni dominanti sul mercato, e oggi assai poco influenti, 

tanto che il ruolo delle grandi imprese High-tech negli USA, quali 

Meta, Google, Microsoft, Amazon, OpenAI, è stato definito come 

quello di una potenziale tecno-oligarchia28. 

Osservando i cambiamenti in corso, sia in termini di nuove 

disuguaglianze, che di occupazione, dobbiamo prendere atto che il 

welfare state, nella sua configurazione attuale, non è più sufficiente 

a fronteggiare i nuovi bisogni di inclusione e sicurezza sociale. Ci 

sono i garantiti della società industriale ma, allo stesso tempo, ci 

sono gli esclusi per via dei cambiamenti della domanda di skill del 

manifatturiero, che chiede competenze maggiori di quelle medie 

richieste in passato. Non solo. L’aumento del peso dei servizi nel 

 
27 Masera R. (2024), “L’Intelligenza Artificiale è la fine della scarsità? La 

riflessione del Prof. Masera”, Formiche.net, 23 novembre. 
28 È un rischio reso esplicito dall’ex Presidente Joe Biden nel suo discorso del 15 

gennaio 2025: “In America sta prendendo forma un’oligarchia basata su un polo 

tecnologico-industriale, che minaccia la nostra democrazia e i nostri diritti e 

libertà fondamentali”. 



 

77 

prodotto nazionale si accompagna alla domanda di nuove 

professionalità che spiazza le competenze in essere. 

L’insieme di coloro che, a causa delle basse qualifiche, non 

hanno un posto di lavoro stabile e sono senza risorse economiche 

alternative, ha creato una nuova classe, quella del ‘precariato’ 

(Standing, 2016)29, fatto di coloro che escono ed entrano nel 

mercato del lavoro non avendo alcuna stabilità occupazionale. 

La questione è che per loro, in mancanza di meccanismi di 

inclusione, non funziona l’ascensore sociale e che, mancando delle 

risorse necessarie, non riescono ad acquisire le competenze richieste 

da un mondo in cambiamento. 

Il rimedio non può che essere una rivisitazione dell’welfare state 

non solo a livello nazionale, ma anche a livello dell’Unione 

Europea. Anche perché, in alcuni casi, il precariato nasce da scelte 

d’impresa che spostano la propria attività da un Paese dell’Unione 

ad un altro, dove gli incentivi alla localizzazione assicurano migliori 

condizioni di redditività. 

È necessario, dunque, che la UE, se vuole proporsi come un’area 

del mondo che torna ad essere attrattiva, si faccia carico di questi 

problemi. 

Nel ripensare il welfare state, occorre tener conto, inoltre, del 

peso crescente che grava sui suoi conti per via dell’invecchiamento 

della popolazione che, come abbiamo visto, determina un aumento 

delle spese per sanità e previdenza. 

Una condizione necessaria, perché i sistemi di welfare riescano a 

far fronte ai nuovi compiti che gli sono consegnati dalla grande 

trasformazione che stiamo vivendo, è che le economie europee 

realizzino gli aumenti di produttività necessari a consegnare a 

sanità, previdenza e istruzione le risorse per realizzare l’equità e 

l’inclusione sociale necessarie. 

La verità è che maggiore inclusione e minori disuguaglianze 

sociali sono praticabili con l’aumento della produttività totale. 

Quest’ultima risente dell’impegno sulla formazione, che ha 

un’importanza decisiva in un mondo che sta sperimentando un 

momento di straordinario cambiamento tecnologico. 

 
29 Guy Standing ha teorizzato l’emergere di questa nuova classe il cui elemento 

distintivo è l’insicurezza della posizione nel mondo del lavoro. Cfr. Standing G. 

(2016) (ed.), The precariat: The new dangerous class, Bloomsbury USA 

Academic, ottobre. 



78 

Fenomeni di ampia portata, come la ‘polarizzazione degli skill’ 

nel manifatturiero, avvenuta con la globalizzazione, indicano 

l’esigenza di una formazione continua, capace di rispondere al 

cambiamento tecnologico che esige competenze più elevate rispetto 

a quelle intermedie richieste fino a ieri nelle fabbriche. 

Ma molto di più c’è da aspettarsi nell’epoca del digitale e 

dell’Intelligenza Artificiale. La sfida è quella delle nuove 

competenze e della capacità di creare ‘buona’ occupazione, crescita 

del PIL e capacità di finanziare un welfare sempre più oneroso, a 

ragione dell’invecchiamento della popolazione. 

 

 

9.  L’innovazione motore della macchina sociale 

 

All’Europa serve una società non solo più inclusiva, ma anche 

più dinamica. 

È un obiettivo, quest’ultimo, che può raggiungere con una 

ripresa della sua tradizione di attore globale sulla scena del mondo, 

non solo attraverso gli scambi e il suo contributo alla ridefinizione 

dell’ordine economico internazionale, ma anche attraverso 

investimenti condivisi con i Paesi emergenti su ricerca e nuove 

tecnologie, che sono all’origine dei cambiamenti in atto nel mondo 

di oggi. Si tratta di contribuire, anche per questa via, all’innesco e 

alla diffusione dei processi di innovazione. 

Va ricordato che l’innovazione è un motore che muove non solo 

l’economia, ma l’intera macchina sociale e, diversamente da quel 

che spesso si afferma, è la condizione per evitare le disuguaglianze, 

piuttosto che produrne di nuove. 

Ed è un potente meccanismo capace di rimettere in moto 

l’ascensore sociale. 

È la sua insufficienza che determina l’aumento delle 

disuguaglianze per la mancanza di nuove opportunità e di adeguato 

sviluppo. 

Questo è vero anche in materia di sostenibilità, perché è proprio 

l’aspetto che ha messo in evidenza i limiti economici e sociali delle 

politiche climatiche. 

La conclusione è che il quadro che deve orientare le scelte 

europee è quello a favore di uno sviluppo guidato da un ruolo 

propositivo a livello internazionale, che gli viene offerto dalla 



 

79 

nuova postura degli USA rispetto al sistema multilaterale che essi 

stessi avevano determinato. Il patrimonio di storia e cultura che 

porta con sé le consente di contrapporre alla logica del conflitto, 

oggi prevalente, quella della cooperazione e dell’integrazione 

internazionale, puntando sulla strada dell’innovazione, intesa non 

solo in senso tecnologico, ma nel suo senso più ampio, quello della 

capacità di sperimentare e trovare nuove opportunità. 
 





 

81 

 

 
PARTE III 

 

 

UN SOLIDO VASCELLO IN UN MARE IN 

TEMPESTA: UNDICI CONSIDERAZIONI PER 

L’UNIONE FEDERALE  
 

 

 

 

1. La politica delle grandi potenze 
 

Quando il mare è in tempesta, ci vogliono barche solide per 

navigarlo. Quel mare è il mondo che sta cambiando radicalmente, 

mettendo in discussione l’Unione Europea (UE) e le sue capacità 

d’azione. Gli equilibri internazionali e nazionali che avevano 

consentito a quest’ultima di consolidarsi sono stati travolti dal 

ciclone nazionalista. Dal nazionalismo delle grandi potenze 

(America, Russia e Cina), da quello delle medie potenze (India, 

Turchia), da quello in ascesa all’interno degli stessi stati membri 

dell’UE. Se l’integrazione europea era stata avviata per 

addomesticare l’aggressività del nazionalismo, il nazionalismo è 

divenuto di nuovo il problema centrale della politica europea e 

internazionale. L’Europa integrata è stata la risposta alla guerra, una 

risposta che è riuscita a debellare quest’ultima dal nostro continente. 

Tuttavia, la guerra è ritornata, non più nella forma di conflitti tra 

stati, bensì della politica di potenza. Come l’aggressione russa 

dell’Ucraina o la violenza israeliana nei confronti della popolazione 

palestinese di Gaza. Una politica di potenza che sta smantellando 

l’ordine liberale internazionale, all’interno del quale l’Europa 

integrata aveva potuto svilupparsi. Il diritto è stato sostituito dalla 

forza, il negoziato dalla prepotenza. L’Europa integrata non è 

pronta per affrontare un cambiamento così radicale del sistema 

internazionale, avendo affidato la sua sicurezza all’America negli 

ultimi settant’anni e avendo pensato che il mondo fosse una 



82 

proiezione esterna del suo multilateralismo interno. Tempi 

straordinari richiedono risposte straordinarie, sfide esistenziali 

richiedono cambiamenti strutturali. 

 

 

2.  La democrazia condizionata dagli europei. 

 

È stato conveniente (per gli europei) affidare ad altri (gli 

americani) la loro sicurezza. In questo modo, infatti, l’UE ha potuto 

trasferire risorse dal warfare al welfare, dando vita ad un mercato 

singolo continentale, divenuto il più integrato al mondo, mercato 

con cui ha potuto promuovere la crescita economica e lo sviluppo 

sociale dei suoi stati membri. La pace ha reso possibile lo sviluppo, 

lo sviluppo ha reso stabile la democrazia. Per la prima volta, nel 

Secondo dopo guerra si sono consolidate democrazie liberali in tutti 

i Paesi dell’Europa occidentale. Un continente che aveva inventato 

il fascismo e il nazismo ha potuto dare vita a sistemi di rule of law 

in grado di proteggere i diritti e la dignità delle persone. Un 

continente che aveva massacrato milioni di ebrei, membri di 

minoranze religiose e sessuali, oppositori politici, con il consenso di 

entusiaste maggioranze nazionaliste, ha recuperato il senso della 

propria fragilità dotandosi di vincoli costituzionali e di una nuova 

cultura politica. La democrazia elettorale è stata inserita in un 

doppio sistema regolatorio, basato sulle costituzioni interne e i 

trattati interstatali esterni, dando vita ad un modello di “democrazia 

condizionata” (constrained democracy) finalizzato a prevenire la 

formazione di tirannie sia delle maggioranze che delle minoranze. 

Un modello che ha alimentato una cultura del pluralismo e della 

tolleranza, del rispetto e dei diritti, della solidarietà e della 

responsabilità. Dopo Auschwitz, in Europa, nessuno può più dire, 

“le mie ragioni sono le uniche che contano”, “la mia verità è l’unica 

che conta”, “la mia Nazione è l’unica che conta”. 
 

 

3. L’Unione sempre più stretta 
 

Il progetto di integrazione nasce da un’esigenza di civilizzazione 

democratica degli stati europei. Creando una democrazia più grande 

(una democrazia composita) si è cercato di equilibrare una fazione 



 

83 

con un’altra, così da prevenire l’affermazione di nuovi centralismi 

autoritari. Si è trattato di costruire un sistema di libertà e di 

giustizia, capace di accomodare al proprio interno differenze sociali, 

culturali, religiose. Il progressivo allargamento dell’UE non è stato 

solamente l’espressione della sua politica estera, ma anche e 

soprattutto della visione di liberalismo sociale che è all’origine della 

sua fondazione. Un liberalismo sociale che ha fatto il paio con il 

liberalismo internazionalista che si è istituzionalizzato al suo 

esterno. Sebbene i trattati dell’unione abbiano cercato di definire le 

istituzioni e le procedure del processo integrativo, quest’ultimo si è 

basato su un ethos comune. La condivisione, da parte dei governi e 

cittadinanze nazionali, dei valori e finalità del processo integrativo. 

Una visione che è divenuta una vera e propria teleologia. Tale 

visione ha guidato i processi di allargamento dell’UE, necessari per 

superare vecchie barriere e stabilizzare aree contese, ma gestiti 

come se essi non richiedessero un cambiamento istituzionale 

dell’UE. Secondo quella visione, infatti, i processi di allargamento 

erano destinati a produrre differenze sui mezzi e non sui fini del 

processo d’integrazione. Si è continuato a ritenere che l’obiettivo 

dell’”unione sempre più stretta” fosse condiviso dai Paesi di volta in 

volta entranti nell’UE. Il comune sentimento avrebbe facilitato la 

soluzione delle dispute e delle tensioni, facendo avanzare il 

processo di integrazione. Ma così non è avvenuto. 

 

 

4. Il ritorno delle sovranità nazionali 
 

Con Maastricht, l’UE non si è limitata a promuovere il mercato 

singolo, ma ha portato nella sua agenda anche temi che 

riguardavano la tradizionale sovranità nazionale (dalla difesa agli 

esteri, dalla fiscalità all’asilo politico). Temi che l’UE ha governato 

inaugurando un modello di governance intergovernativa, non già 

ricorrendo al modello di governance sovranazionale del mercato 

singolo. Mentre la seconda funziona a maggioranza, la prima 

funziona all’unanimità. Le crisi degli ultimi vent’anni, esplose in 

ambiti lasciati alla competenza degli stati membri, hanno 

ulteriormente rafforzato la governance intergovernativa e la sua 

logica di protezione delle sovranità nazionali. Il nazionalismo, 

uscito dalla porta con i Trattati di Roma del 1957, è rientrato dalla 



84 

finestra con il Trattato di Maastricht del 1992. La difesa della 

sovranità nazionale (appena acquisita) è stata la preoccupazione 

principale dei Paesi dell’est europeo entrati con il big bang dei 

2000s, ma anche, seppure in forme più moderate, dei Paesi del nord 

europeo entrati con gli allargamenti precedenti. Se l’Europa 

integrata era stata avviata per ridimensionare lo stato nazionale, i 

nuovi entranti, in particolare quelli dell’ultimo allargamento, hanno 

invece interpretato l’integrazione come un’occasione per salvare lo 

stato nazionale. Una volta affermata l’intoccabilità della sovranità 

nazionale, si è affermata anche l’idea che essa fosse autonoma nel 

definire la propria interna struttura costituzionale. Un’autonomia 

che è consistita nel non riconoscere i principi celebrati dal TEU, 

Art. 2, che pure erano stati sottoscritti per poter entrare nell’UE. Di 

qui, il democratic backsliding, la degenerazione autocratica, che si è 

registrata in alcuni stati membri dell’ultimo allargamento. Con la 

sua distribuzione dei poteri di veto, la governance intergovernativa 

ha quindi consentito di proteggere le sovranità nazionali degli stati 

membri, anche quelle che hanno condotto ad esiti illiberali e 

autocratici. 

 

 

5. Nuovo mondo e vecchi paradigmi 

 

Il risultato toglie il fiato. L’UE ha perso la sua anima, quel “MAI 

PIÙ” dichiarato dai Padri fondatori dell’UE, non solamente la sua 

capacità decisionale. Le ragioni dell’integrazione si sono smarrite. I 

principi fondamentali sono stati disattesi. Persino la lealtà tra gli 

stati di fronte alla minaccia della guerra è stata messa in 

discussione. La pressione per trasformare l’UE in un’orga-

nizzazione internazionale è diventata sempre più forte. Prigioniera 

dell’idea che le istituzioni seguono le politiche o gli accordi tra i 

governi, l’UE si è trovata priva degli strumenti e delle risorse per 

difendersi in un mondo di prepotenti. Non ha saputo rispondere alla 

guerra commerciale di Trump o a quella militare di Putin, come 

quelle sfide avrebbero richiesto. Ha saputo reagire (alla pandemia, 

ad esempio) a, ma non ad agire di fronte ai cambiamenti storici in 

corso. L’ascesa di sentimenti nazionalisti in quasi tutti gli stati 

membri ha reso ancora più incerta l’azione, un’incertezza che ha, a 

sua volta, alimentato quei sentimenti. Anche sul piano industriale, 



 

85 

invece di cooperare, le imprese nazionali della difesa hanno 

continuato a sgomitarsi l’una con l’altra. Finalmente, l’UE ha 

deciso di farsi carico della propria sicurezza, ma lo sta facendo 

nazionalizzando la difesa, invece di creare un sistema 

sovranazionale efficace e controllato. Alle sfide di un mondo 

nuovo, l’UE sta rispondendo con una mentalità vecchia. Non riesce 

a pensare fuori dagli stati nazionali. Continua a fare affidamento su 

questi ultimi, anche se nessuno di essi è in grado di affrontare i 

cambiamenti drammatici in corso. Nuovo Mondo, vecchi 

paradigmi. 

 

 

6. L’Europa a più cerchi 

 

Occorre liberare l’Europa integrata dalla trappola (istituzionale e 

cognitiva) che la imprigiona. Se si vuole ostacolare la sua 

involuzione verso un’organizzazione internazionale (di mera 

cooperazione tra regimi politici diversi) e se si vogliono recuperare 

le ragioni dell’unione sempre più stretta (e i valori che le 

giustificano), allora è necessario andare oltre lo statu quo. Viste le 

differenze tra i suoi stati membri, l’UE va considerata come un 

punto di partenza e non di arrivo del processo di integrazione. La 

storia conta. Crea predisposizioni e aspettative. A fronte della 

differenziazione interna all’UE, occorre perseguire strategie a 

somma positiva, così da garantire esigenze diverse senza farle 

collidere. È improbabile rispondere a tali esigenze attraverso la 

riforma dei Trattati, visto il vincolo unanimistico che la ipoteca. 

Così come sono insufficienti le strategie interne ai Trattati, basate 

sulle cooperazioni rafforzate. Queste ultime sono utili per far 

avanzare l’integrazione funzionale su alcune specifiche politiche, 

ma non per promuovere un’integrazione che abbia un carattere 

politico, come la creazione di un attore sovranazionale con le 

risorse e la capacità per agire internazionalmente. Per questo 

motivo, occorre uscire dai Trattati, consentendo all’Europa plurale 

di trovare le sue differenziate forme istituzionali. Una 

differenziazione che deve avere un carattere costituzionale, non già 

funzionale. Un’Europa a più cerchi o a più livelli. Al centro una 

unione federale, quindi una più larga comunità economica, quindi 

una confederazione inclusiva di tutti gli stati europei che vogliono 



86 

condividere la risposta a temi comuni come le sfide alla sicurezza o 

alla protezione dell’ambiente. È il centro (l’unione federale) che 

deve avere una sua soggettività politica, così da agire come un 

attore unitario nei campi cruciali della sicurezza e dello sviluppo, 

definendo uno standard di solidarietà sociale che tutti suoi membri 

debbono rispettare. 

 

 

7. L’unione federale 

 

L’unione federale non può essere una copia delle federazioni 

esistenti. In particolare, di quella tedesca postbellica che più ha 

influenzato il processo di integrazione. La Germania federale nasce 

dalla disaggregazione di uno stato precedentemente unitario e 

(iper)centralizzato, mentre l’unione federale europea sarà il risultato 

di un’aggregazione di stati precedentemente indipendenti, 

demograficamente asimmetrici e culturalmente differenziati. Le 

asimmetrie e le differenze tra quegli stati prevengono qualsiasi 

progetto di centralizzazione. Quel progetto deve dare vita ad 

un’unione federale, non già ad uno stato federale. Un’unione 

federale è una democrazia composita strutturata intorno ad una 

separazione multipla dei poteri (tra il centro e le unità e al loro 

interno), in cui ogni potere è bilanciato da un altro potere. Il centro 

deve avere una capacità decisionale, un governo con cui rispondere 

con efficacia a minacce, esterne e interne. Ma tale capacità 

decisionale deve limitarsi a rispondere alle minacce che gli stati non 

sono in grado di affrontare da soli, non già estendersi a quelle 

politiche su cui gli stati possono meglio intervenire. In queste 

ultime, le competenze dei governi e parlamenti nazionali debbono 

essere preservate. L’unione federale non può che nascere 

dall’iniziativa degli stati fondatori del processo integrativo, la 

Francia e la Germania in particolare, ma essa deve includere tutti i 

vecchi e nuovi stati che condividono l’obiettivo dell’“unione 

sempre più stretta”. 

 

 

8. Il governo dell’unione federale 

 

Il centro dell’unione federale deve avere un carattere 



 

87 

sovranazionale, indipendente dalle istituzioni nazionali. Per 

perseguire le politiche che gli sono affidate, deve potere disporre di 

risorse proprie (fiscali oltre che militari), di un’infrastruttura 

amministrativa indipendente, di controlli specifici. Il centro deve 

essere costituito di un governo limitato, tenuto sotto controllo da un 

legislativo bicamerale (costituito da una camera dei cittadini e una 

camera degli stati), operanti sotto la supervisione di una corte di 

giustizia. Per via delle asimmetrie demografiche e delle differenze 

culturali, il governo non può avere un carattere parlamentare. Se 

dipendesse dalla fiducia della camera popolare, esso necessariamente 

rifletterebbe gli interessi e la cultura della delegazione più numerosa 

in quella camera. Nello stesso tempo, se dipendesse dalla scelta della 

camera degli stati, il governo finirebbe per riflettere gli interessi e la 

cultura dei governi degli stati più grandi e più forti. Il governo deve 

essere formato in modo indipendente sia dalla camera dei cittadini 

che della camera degli stati, se si vuole garantire l’eguaglianza tra i 

primi e tra i secondi. L’unione è un progetto antigerarchico e anti-

egemonico, tra cittadini differenti e stati diversi. Abbiamo già avuto, 

in Europa, esperienze di aggregazione imperiale, condotte da Paesi 

che si ritenevano più forti perché più grandi. Sappiamo anche come 

sono finite. Abbiamo bisogno di stare insieme per affrontare sfide più 

grandi dei singoli stati, ma abbiamo anche bisogno di farlo nel 

rispetto dei principi di eguaglianza tra stati e cittadini. Pensare fuori 

della scatola. 

 

 

9. Centralizzare e decentralizzare 

 

L’unione federale, organizzata come una democrazia composita, è 

un progetto né di destra né di sinistra. Essa cerca di dare soluzioni 

positive ad esigenze diverse. In un mondo in radicale cambiamento, 

nessuno stato è in grado di fare i conti con le minacce che 

provengono dalla politica delle grandi potenze o con le sfide del 

cambiamento climatico o con quelle dell’instabilità monetaria o con 

quelle dell’innovazione tecnologica. Nello stesso tempo, 

l’aggregazione federale tra gli stati non deve creare gerarchie tra di 

loro, come sarebbe inevitabile con la centralizzazione di quella 

aggregazione. Occorre istituire capacità decisionali senza favorire 

gerarchie o egemonie. Contrariamente a ciò che è avvenuto dopo 



88 

Maastricht, non si tratta di portare i governi e i parlamenti nazionali 

al centro, ma di separare costituzionalmente le competenze del centro 

e degli stati, rafforzando sia le istituzioni del primo che dei secondi. 

Invece di centralizzare o di decentralizzare (politiche e istituzioni), si 

deve perseguire una strategia che distingue tra le politiche che 

debbono essere centralizzate e quelle che debbono rimanere 

decentralizzate, separando le istituzioni che debbono gestire le prime 

e le istituzioni che debbono gestire le seconde. La separazione 

istituzionale consente di chiarire le responsabilità, contrariamente a 

ciò che è avvenuto dopo Maastricht, dove tutti sono responsabili ma 

nessuno lo è. La democrazia composita dell’unione federale si deve 

basare su una forte democrazia sia al centro che negli stati.  

 

 

10 Identità plurali 

 

L’unione federale richiede la formazione di un’identità composita 

sia tra i cittadini che tra le élite. Non si tratta di sostituire l’identità 

nazionale con quella sovranazionale, né di considerare la prima come 

insostituibile dalla seconda. L’unione federale deve liberarsi dal 

paradigma statalista, per il quale, essendo l’autorità politica unica, 

non possono esistere identità plurali. Ma deve liberarsi anche dagli 

approcci che l’hanno finora ispirata, come il funzionalismo (secondo 

cui l’integrazione consiste solamente in problemi da risolvere) o 

l’inter-governativismo (secondo cui l’integrazione dipende dai 

governi e dai loro interessi). Entrambi gli approcci sono derivati dal 

paradigma statalista, in quanto vedono un’unione che va verso la 

formazione di uno stato (il primo) oppure un’unione che è un mero 

coordinamento tra stati (il secondo). Il funzionalismo e l’inter-

governativismo hanno consentito di trovare soluzioni ai problemi, ma 

queste ultime hanno creato, a loro volta, problemi che non hanno 

soluzione (se si rimane in quegli approcci). È necessario sostituire il 

paradigma statalista con quello federalista, l’unico che può 

sostanziare l’unità nella diversità.  

 

 

11 Un solido vascello 

 

Essere europei significa essere più persone insieme. Si può avere 



 

89 

una identità come cittadini di uno stato, come cittadini di organismi 

sovranazionali, come cittadini di un’unione federale.  

È il pluralismo delle identità, nell’unione, che garantisce la 

civiltà dei rapporti tra i suoi membri. Le identità multiple 

prevengono i conflitti non negoziabili. Se le identità degli stati 

risentono della loro storia, quella sovranazionale deve provenire da 

una scelta, costituzionale e morale, proprio perché l’unione è un 

progetto politico. Per poter garantire il pluralismo che la 

caratterizza, l’unione può essere tenuta insieme solamente da valori 

politici, formalizzati in un patto costituzionale. È la democrazia 

liberale, e la sua cultura dei diritti individuali e della dignità di ogni 

persona, che possono tenere insieme cittadini diversi. L’unione è un 

progetto che guarda all’Europa di domani, non solamente a quella 

di ieri. È un progetto inclusivo, non esclusivo. È un progetto aperto, 

non chiuso. È un progetto generoso, non avaro. E un progetto che 

richiede un senso del limite da parte dei cittadini ed una 

predisposizione al compromesso da parte delle élite. Come i 

progetti di aggregazione tra diversi, anch’esso è fragile. Ma la 

consapevolezza della fragilità può generare forza, se si basa su 

valori e non su convenienze. L’unione federale è il solido vascello 

per il mare in tempesta del mondo che cambia.  

 

 



 

91 

 

 
POSTFAZIONE 

 

 

 

 

1. L’Europa deve ritrovare la via dell’unificazione 

 

In questa situazione globale, così complessa, come ben descritta 

negli interventi di Don Vincenzo Paglia, Luigi Paganetto e Sergio 

Fabbrini, e così efficacemente stilizzata nell’introduzione di Enzo 

Scotti, l’Europa deve ritrovare la via smarrita della sua unificazione. 

Un percorso necessario, questo, non solo per i nostri Paesi – 

altrimenti condannati alla stagnazione economica e all’irrilevanza 

politica –, ma soprattutto per costruire una pace duratura nel mondo. 

Bisogna infatti sfuggire al rischio, oggi non più sopportabile, di 

ricadere in una nuova divisione fra mondi contrapposti e, 

contestualmente, di lasciare marcire conflitti lungo confini disegnati 

da lontani colonialismi, i cui effetti dilaniano ancora gran parte del 

pianeta. 

Come scritto nelle pagine precedenti, questa ricerca di un ruolo 

per l’Europa deve partire dalla costruzione congiunta di una cultura 

di pace, che ponga al suo centro quei principi di eguaglianza, 

giustizia e libertà che la stessa Europa ha maturato dopo anni di 

guerre intestine, di dittature feroci e, infine, di un lungo periodo di 

divisione, simboleggiato da quel “muro” che proprio a Berlino 

segnava il limite invalicabile fra due mondi nemici. 

Caduto quell’infame muro, l’Europa sembrò ritrovare la propria 

via con coraggiose politiche di ampliamento dei confini dell’Unione 

e, nel contempo, con l’unificazione delle politiche monetarie 

attraverso la creazione dell’euro. In quegli anni, dal 1995 al 2005, 

l’Unione Europea cresce più rapidamente di ogni altra area del 

mondo – più velocemente degli Stati Uniti e della stessa Cina – ma, 

di fronte alla crisi globale del 2008, l’Europa ancora una volta si 

scompone: ogni governo dell’Unione cerca soluzioni nazionali per 

ammortizzare gli effetti economici e sociali sul proprio territorio, 

senza però coinvolgersi in un’azione congiunta per riorganizzare il 



92 

sistema produttivo dell’intera Unione. 

D’altra parte, questo indebolimento della capacità di agire 

congiuntamente coglie l’Europa proprio nel momento in cui diviene 

sempre più forte l’impatto di un cambiamento tecnologico basato 

sull’introduzione di una diffusa e sempre più pervasiva 

digitalizzazione dell’economia globale. 

Lo stesso ridisegno istituzionale realizzato nel 2007 formalizza, 

con il Trattato di Lisbona, il Consiglio europeo dei capi di governo 

degli Stati membri (accanto al Parlamento, al Consiglio dell’Unione 

Europea/Consiglio dei ministri e alla Commissione Europea), con 

funzioni esecutive e non legislative, per di più operante sulla base 

del principio della deliberazione consensuale: esso è divenuto il 

luogo dove vengono celebrati gli interessi nazionali. Riconoscendo 

il potere di veto dei singoli governi, si sono poste le basi per la 

paralisi decisionale, in particolare nelle condizioni di crisi. 

È da questo quadro, tuttavia, che dobbiamo ripartire per ritrovare 

la via smarrita, ricordando che, per agire in profondità sulla 

costruzione di un’Europa capace di esercitare una leadership 

globale, diviene necessario operare congiuntamente sulle politiche 

educative e di ricerca, che si dimostrano sempre più essere il vero 

cuore delle nuove politiche industriali. 

Tuttavia, sia le politiche educative sia quelle industriali sono 

rimaste in questi anni confinate nei propri ambiti nazionali, senza 

puntare a un comune processo di trasformazione dell’Unione 

Europea, che oggi – e ancor più domani – deve confrontarsi con i 

grandi problemi globali: dal cambiamento climatico alla crescita 

demografica sempre più divergente fra Nord e Sud del mondo. 

Quest’Unione può ritrovare la via smarrita dell’unificazione 

europea solo a partire dai propri valori di democrazia ed 

eguaglianza, che sono stati i propulsori dello sviluppo dei singoli 

Paesi nella seconda parte del Novecento e dell’intera Unione negli 

anni a cavallo tra i due secoli, quando furono unificate, con 

coraggio, le più identitarie delle politiche, cancellando le monete 

nazionali e giungendo all’euro. 

Con il secondo mandato di Trump, così strettamente legato a 

quel ristretto oligopolio dominante le nuove tecnologie a livello 

mondiale, si apre una nuova fase in cui vengono messe in 

discussione sia lo sviluppo sia la pace come prospettiva per il 

mondo intero. È questo il nuovo terreno su cui l’Unione Europea 



 

93 

deve affermarsi come riferimento necessario della democrazia. 

 

 

2. Una politica educativa per un’Europa protagonista dello 

sviluppo 

 

L’Europa deve tornare a credere nei propri valori costituenti e 

procedere verso una più decisa integrazione delle strutture 

educative. Il 15 giugno 1987 venne adottato il programma Erasmus 

per la mobilità degli studenti fra le università europee. 

Dopo quarant’anni dall’avvio del Programma Erasmus abbiamo 

imparato quanto sia importante favorire la circolazione degli 

studenti, ma è tempo di estendere questo programma intrecciando 

maggiormente i percorsi delle nostre università, costruendo 

un’università europea, certamente basata sull’autonomia degli 

atenei, ma anche sulla loro reale integrazione. 

Un’università pienamente europea, a disposizione degli studenti 

provenienti da tutto il mondo e in movimento in tutto il mondo, 

capace di attrarre ricercatori di ogni Paese, scambiando procedure 

ed esiti della ricerca, ma anche le loro possibili ricadute produttive, 

per rilanciare un’economia nuova, più attenta all’ambiente e alle 

persone: base per uno sviluppo realmente sostenibile. 

Questo percorso unitario deve però partire almeno dalle scuole 

secondarie, per poter agire su quella cultura dell’unità che può 

portarci a porre l’Europa – i suoi valori, ma anche le sue capacità 

produttive e di innovazione – come riferimento a livello globale. 

Dobbiamo ora proporre una grande politica unitaria europea, che 

ponga le politiche educative, ossia l’investimento di lungo periodo 

sulle persone, come principale asse di una nuova politica 

industriale, in cui l’UE diventi protagonista di una nuova fase di 

pace e sviluppo. 

Si affronti la difficile ma necessaria fase di una riconfigurazione 

istituzionale, che superi il diritto di veto e l’unanimità, e si giunga a 

istituzioni comuni che operino a nome dell’intera Europa, avendo 

ben chiara l’esistenza di diversi livelli di autonomia, come base di 

un nuovo Stato unitario. 

L’Unione ritrovi sé stessa e quei principi costituzionali di 

integrazione economica e di unità politica che permettano la 

creazione di un sistema educativo pienamente europeo, capace di 



94 

svolgere oggi quella funzione di rilancio dell’unità europea che 

vent’anni fa ebbe la creazione dell’euro. 
 

 

3. Una politica di ricerca per un’Europa dello sviluppo e della 

pace 

 

In una fase così densa di rischi per l’intera Europa, bisogna 

cogliere tutte le opportunità che possano restituire centralità 

all’Unione. Fra queste, la più rilevante è investire insieme in ricerca 

e formazione avanzata, creando reti di conoscenza volte a costruire 

legami di pace e quindi di riconoscimento dei diritti individuali e 

collettivi, necessari per rendere lo sviluppo sostenibile dal punto di 

vista ambientale, economico e sociale. 

Ciò significa legare ancor più strettamente fra loro i grandi centri 

di ricerca presenti in Europa, con una politica comune che metta a 

disposizione questa piattaforma di conoscenza a tutti i Paesi del Sud 

del mondo. In particolare, è necessario che queste istituzioni e la 

loro rete divengano la base di una nuova industria, capace di 

affrontare i grandi temi globali e di rilanciare il ruolo di leader 

produttivo dell’Unione. 

Bisogna connettere questi centri con i loro territori, dove sono 

ancora oggi importanti presenze di ricerca, ma senza ricadute dirette 

tali da divenire il traino di un nuovo sviluppo. 

A titolo di esempio, si ricordi che tra Nord Italia, Sud della 

Germania, Sud della Francia e Svizzera sono già presenti 

infrastrutture di ricerca fra le più potenti al mondo, che, operando 

più strettamente fra loro, potrebbero costituire il perno di una 

piattaforma mondiale di costruzione della pace. 

Si permetta di iniziare dal Tecnopolo Big Data di Bologna, che 

ospita il più potente centro di supercalcolo d’Europa e la sede 

dell’ECMWF – European Centre for Medium-Range Weather 

Forecasts, l’agenzia europea per le previsioni meteorologiche a 

medio raggio. 

A Trieste, nello Science Park, si trova un centro di ricerca 

internazionale multidisciplinare di eccellenza, specializzato nella 

generazione di luce di sincrotrone e di laser ad elettroni liberi di alta 

qualità, e nelle loro applicazioni nelle scienze dei materiali e della 

vita. Sempre nei pressi di Trieste sorge il Centro Internazionale di 



 

95 

Fisica Teorica Abdus Salam (ICTP), che promuove gli studi di 

fisica e matematica dei ricercatori provenienti dal Sud del mondo. 

Sul Lago Maggiore si trova il Joint Research Centre (Centro 

Comune di Ricerca) della Commissione Europea a Ispra, 

considerato uno dei principali campus di ricerca in Europa, 

concentrato sulla salvaguardia e sicurezza dei siti nucleari e sulla 

ricerca nei settori spaziale ed energetico. 

Nei pressi di Ginevra si trova il CERN (Conseil Européen pour 

la Recherche Nucléaire), il più grande laboratorio di ricerca sulla 

fisica delle particelle al mondo. È un centro internazionale che si 

occupa della costruzione, del funzionamento e dell’aggiornamento 

di acceleratori di particelle, come il Large Hadron Collider (LHC). 

Nel sud della Germania, le principali infrastrutture di ricerca 

includono il centro di ricerca nucleare di Garching (vicino a 

Monaco) e il laboratorio per ioni pesanti GSI/FAIR di Darmstadt, 

strettamente connessi con i centri di ricerca sugli acceleratori di 

Desy ad Amburgo e di Bessy a Berlino. 

Nel sud della Francia, una delle infrastrutture più importanti è il 

progetto ITER (International Thermonuclear Experimental 

Reactor), che ospita il dispositivo di fusione più grande del mondo. 

Questo immenso patrimonio di conoscenze, accumulato in 

Europa e largamente finanziato dalla stessa Unione, è oggi cruciale 

per il futuro dell’umanità, ma va strettamente coordinato e posto 

unitariamente in una prospettiva di pace e sviluppo sostenibile, e al 

contempo come traino dei territori che devono costruire la nuova 

economia europea. Unendosi alle università e alle scuole superiori 

di tutta Europa – e quindi del mondo – bisogna consolidare reti di 

cooperazione transnazionali, trasferendo anche alle piccole e medie 

imprese, ai territori oggi marginali e alle comunità periferiche la 

speranza di una crescita sostenibile. 

Queste azioni sono già oggi a disposizione dell’Europa per 

proporsi come riferimento per una nuova fase di sviluppo e di pace, 

e quindi come fattore di stabilità e di crescita, partendo dai propri 

valori di democrazia, di cui oggi, più che mai, vi è bisogno. 

È ora di agire. 

 

 

 



 

97 

 

 
COMMENTI 

 

 

 

 

Giuliano Amato* 

 

Il senso dell’iniziativa che state prendendo non è tanto un 

esercizio di ingegneria istituzionale, quanto un tentativo di recupero 

di valori, elemento essenziale per una vera ripresa europea. 

Altrimenti – diciamolo con franchezza – cosa ci farebbe qui 

Vincenzo? È questo recupero di valori che deve tornare a essere il 

motore del progetto europeo, perché, in fondo, sulle cose che 

l’Europa dovrebbe fare oggi non ci sono grandi disaccordi. 

Come ricordava Luigi, è evidente che siamo indietro sulle alte 

tecnologie; è evidente che da soli non possiamo riequilibrare gli 

squilibri globali; è evidente che, venendo meno la protezione 

americana, dobbiamo preoccuparci della nostra difesa comune. Ma 

se ogni Paese agisce da solo, rischiamo di avere “tedeschi molto 

armati e italiani in costume da bagno”. Quindi, razionalmente, le 

ragioni per compiere nuovi passi nel processo di integrazione ci 

sono tutte. Tuttavia, manca qualcosa per poterle realizzare. 

La spinta originaria dell’Europa era una spinta valoriale, fondata 

sull’ideale della pace – il famoso “mai più guerra fra noi”. Finché la 

memoria della guerra restava viva nello stomaco e nella coscienza 

di chi l’aveva vissuta, quell’ideale ha funzionato, riuscendo a 

contenere, almeno in parte, i nazionalismi che da sempre 

accompagnano la storia europea. Ma con la bocciatura della CED, 

quella spinta iniziale si è affievolita. È allora che Monnet e 

Schuman decisero di passare dal piano politico a quello economico: 

l’integrazione doveva procedere sulla base della convenienza. 

Io stesso, con Massimo Salvadori, scrissi un libro intitolato 

Europa conviene. In quegli anni il processo di integrazione 

economica funzionò, ma gli stessi fondatori sapevano che non 

 
* Politico e giurista, già presidente del Consiglio dei Ministri e della Corte 

Costituzionale. 



98 

sarebbe bastato: per arrivare alla sfera politica, serviva che quella 

convenienza economica diventasse un propulsore verso obiettivi più 

ampi. Così, però, si perse il cuore del manifesto di Ventotene, che 

diceva chiaramente: “Se vogliamo la pace fra di noi, dobbiamo 

togliere agli Stati le competenze che permettono loro di fare la 

guerra: la difesa e la politica estera.” Questo non è mai avvenuto. 

È vero che l’integrazione economica ha comunque assicurato la 

pace interna, ma oggi ci accorgiamo che per garantire la pace nel 

mondo e alle nostre frontiere serve tornare a quella visione 

originaria: serve una federalizzazione politica dell’Europa. E qui 

nasce la domanda: basta la percezione razionale della convenienza 

per superare gli ostacoli? La mia risposta è no. I nazionalismi, 

infatti, trovano sempre convenienze intermedie che bloccano la 

visione di lungo periodo. 

Negli anni ‘50 era facile percepire un vantaggio immediato 

nell’allargamento del mercato; oggi, se si parla di convenienza in 

termini di politica estera o climatica, emergono resistenze: chi 

difende l’industria automobilistica o l’agricoltura nazionale, chi 

teme di perdere vantaggi immediati. I nazionalismi diventano così i 

difensori di queste “sconvenienze di breve periodo”. 

Ecco perché non basta la logica economica. Occorre un moto 

emotivo e valoriale, capace di superare la paura di perdere qualcosa 

oggi in nome di un futuro comune. Serve un linguaggio dei valori, 

della pace, della cooperazione. Perché questo mondo può 

sopravvivere solo se gli esseri umani imparano a cooperare, a 

riconoscersi e ad accettare le proprie diversità come ricchezza. 

È un terreno su cui l’economia, da sola, non arriva. E allora è 

giusto che il vostro lavoro cerchi di scavare più a fondo, alla radice 

spirituale dell’integrazione europea. Non c’è nulla di male a 

chiamarla così: una radice spirituale, senza la quale non ci sarà mai 

una vera Europa politica. 

Vi ringrazio molto per questa prima parte e passo la parola a 

Monsignor Paglia, che riprenderà da qui con il tema di un nuovo 

cristianesimo per una nuova Europa. Ricordo solo che questo non è 

un convegno chiuso: vuole aprire riflessioni e costruire un percorso. 

Abbiamo già testi e contributi, e dovremo coinvolgere non solo gli 

economisti, ma tutti coloro che condividono l’idea di andare oltre.  



 

99 

Andrea Manzella* 

 

La larga condivisione delle relazioni che si sono succedute, in 

particolare quella di Sergio Fabbrini, mi consente di evitare 

ripetizioni. Proverò quindi un esercizio un po’ rischioso: guardare a 

ciò che l’Europa rappresenta oggi come modello per un mondo in 

trasformazione, non tanto a ciò che dovrebbe o potrebbe essere, ma 

a ciò che è realmente, con tutte le sue debolezze e contraddizioni. 

L’obiettivo è comprendere come l’Unione possa contribuire alla 

“ragione del mondo”, a quel nuovo assetto istituzionale e culturale 

di cui parlava poco fa Monsignor Paglia. 

Cercherò di rispondere a tre domande: come cambia il mondo, 

come si manifesta il nuovo nazionalismo e quale prospettiva 

federale è possibile per l’Europa. 

Cominciamo dal primo punto. 

Il mondo sta cambiando profondamente, non solo sul piano 

militare ma soprattutto su quello geopolitico e culturale. La politica 

scissionista di Trump ha reciso molti dei legami storici e culturali 

che univano Stati Uniti ed Europa, minando le basi stesse 

dell’alleanza occidentale. L’Europa, oggi, si trova isolata, priva di 

una strategia autonoma di alleanze economiche e politiche, e questo 

rappresenta un rischio esistenziale. Abbiamo costruito più economia 

e istituzioni di quante ne riusciamo a sostenere politicamente nello 

scenario globale. 

Eppure, quando la presidente Von der Leyen parla di “rapida 

evoluzione dei mercati”, emerge una consapevolezza nuova: la 

possibilità, per l’Unione, di giocare un ruolo attivo e creativo. È 

questa la giusta attitudine: non chiudersi nella difesa, ma proporre 

un modello di “egemonia consensuale”, per usare un’espressione 

gramsciana. L’Europa deve guardare al mondo nuovo considerando 

le sue strutture vitali – i modi di produzione, i costumi, la sanità, la 

capacità d’innovazione e le concezioni politiche. 

Anche nel cosiddetto Sud globale, che oggi appare aggregato 

attorno a una logica antioccidentale, non si intravede un pensiero 

politico alternativo autentico. La recente dichiarazione di Pechino 

ne è un esempio: manca una visione autonoma, si ripetono invece i 

principi dello Stato di diritto, del diritto internazionale, della libertà 

 
* Politico e costituzionalista. 



100 

e del pluralismo, nati dalla tradizione costituzionale dell’Occidente. 

È paradossale, ma persino gli Stati aggressori continuano a firmare 

documenti che riproducono la grammatica politica europea. 

Questo mostra due cose: la loro impotenza a creare un ordine 

mondiale alternativo, e il fatto che l’Europa resta, suo malgrado, 

custode universale di quei principi. E, in certi momenti, anche “un 

ponte di carta” può servire alla pace. 

Veniamo al secondo tema: il nuovo nazionalismo. 

Esso non è estraneo alla storia politica europea: lo stesso Lenin 

fu profondamente europeo quando difese l’indipendenza delle 

nazionalità oppresse, e anche Spinelli, nel Manifesto di Ventotene, 

riconosceva nel nazionalismo un “lievito di progresso”. Dopo i 

totalitarismi, la rivoluzione costituzionale europea ha però rotto il 

legame tra sovranità assoluta e nazionalismo. L’articolo 11 della 

nostra Costituzione lo dimostra: limitare la sovranità per costruire la 

pace. 

Oggi, il nuovo nazionalismo può esistere solo come 

nazionalismo dell’integrazione, cioè come forma di sovranità 

condivisa. Anche i paesi del Sud globale, entrando in nuovi blocchi, 

finiscono per limitare la propria sovranità originaria: è una logica 

inevitabile di interdipendenza. 

Tuttavia, sopravvive un crinale etnico e culturale, fatto di 

appartenenze religiose e di costumi (soprattutto in tema di morale 

sessuale), capace di grandi aggregazioni emotive. È un terreno 

delicato, che può minacciare la stabilità degli ordinamenti 

democratici. Per questo lo Stato di diritto europeo non può essere 

concepito come un modello rigido e uniforme, ma come un 

“modulo corinzio”, capace di accogliere le differenze. 

In questo senso, si comprende anche il significato delle parole di 

Papa Leone XIV, secondo cui “la democrazia non è una soluzione 

perfetta per tutto”. Non è un’affermazione pessimista, ma un 

richiamo realistico: la democrazia, per essere viva, deve saper 

accogliere anche le sue asperità. 

Terzo punto: la prospettiva federale. 

Il futuro dell’Europa non può essere affidato solo all’ingegneria 

istituzionale. Ciò che sta emergendo è una forma di federalismo 

implicito, visibile nei fondi di coesione, nel programma Next 

Generation EU e soprattutto nel meccanismo di condizionalità, che 

lega l’uso delle risorse europee al rispetto dello Stato di diritto. 



 

101 

Questo tipo di vincolo leggero ma coerente garantisce una crescente 

convergenza tra gli Stati membri. 

Un esempio eloquente è la Brexit: anche dopo l’uscita formale, 

l’Unione è rimasta “dentro” il Regno Unito, attraverso norme, 

standard tecnologici e consuetudini condivise. È la prova che 

l’integrazione europea non vive solo di trattati, ma anche di 

sedimentazioni culturali e giuridiche profonde: un vero e proprio 

federalismo di fatto. 

In conclusione, l’Unione Europea è più forte di quanto appaia 

nella percezione politica corrente. Rappresenta ancora l’esperimento 

più avanzato di convivenza e cooperazione nel mondo 

contemporaneo. Tuttavia, il suo limite più grave resta la sua 

incompiutezza. 

A differenza delle opere d’arte incompiute, che affascinano per 

la libertà interpretativa che concedono, l’incompiutezza dell’Europa 

non incanta: è una ferita, una desolazione, una contraddizione tra il 

modello e la sua realizzazione. Da questa contraddizione, però, 

l’Europa dovrà – e potrà – uscire. 

 

 

Pier-Virgilio Dastoli* 

 

Il 19 agosto 1954 moriva Alcide De Gasperi e molti hanno 

scritto che la sua morte è legata alla prospettiva ormai certa della 

fine della Comunità europea di Difesa il cui scopo iniziale era 

quello legato alla ricostituzione dell’esercito della Repubblica 

Federale Tedesca (Occidentale) nel quadro di una Unione politica 

europea sapendo che l’alternativa sarebbe stata la sua ricostruzione 

nel quadro dell’impero americano contrapposto all’impero 

sovietico. 

L’idea non era quella di creare un pilastro europeo della Nato né 

di programmare una eventuale guerra alla Unione sovietica il cui 

dittatore sanguinario Stalin era morto nel marzo 1953 ma di creare 

quella che si chiama oggi autonomia strategica europea. 

Sappiamo anche che la Comunità europea di difesa sarebbe stata 

possibile solo all’interno di un quadro politico e democratico 

europeo. 

 
* Presidente del Movimento Europeo Italia. 



102 

Sappiamo infine che la CED cadde e con essa tale quadro per la 

miopia delle destre e delle sinistre francesi ma anche per l’ignavia 

italiana che aveva deciso di procrastinare la ratifica del trattato 

CED. 

Si discute ora delle garanzie di sicurezza per l’Ucraina e cioè in 

primo luogo del rafforzamento del suo esercito ed in secondo luogo 

della sicurezza europea attraverso forze di mare, di terra e d’aria 

pronte a reagire (cioè a dichiarare la guerra o, per usare il 

linguaggio onusiano, per missioni di peace enforcement) nel caso in 

cui la Russia decida di non rispettare gli accordi di pace (e cioè 

dopo la pace e non dopo un cessate il fuoco) non solo nei confronti 

dell’Ucraina ma anche dei Paesi vicini. 

Poiché questa garanzia di sicurezza europea non sarà data dalla 

NATO e poiché essa riguarda essenzialmente gli interessi europei e 

la coalizione di trenta volenterosi va ben al di là del quadro europeo 

varrebbe forse la pena di riflettere sul modello di una nuova CED 

con un suo articolo “42.7” all’interno della quale inserire l’esercito 

ucraino le cui attività di difesa, di deterrenza e di peace enforcement 

dipendano in modo vincolante dalla nuova CED con il corollario 

che le decisioni militari non potranno essere lasciate alla 

responsabilità dei capi di Stato maggiore ma ad un organo politico 

sotto un controllo democratico e ad un bilancio europeo e non alla 

somma di bilanci nazionali superando i vincoli della unanimità e in 

un sistema di sovranità condivisa. 

La nuova CED/CPE potrebbe essere affidata provvisoriamente 

ad una Alta Autorità il cui Alto responsabile risponda regolarmente 

al Parlamento europeo e alla sua commissione difesa così come il 

presidente della Bce dialoga mensilmente con la commissione affari 

economici e monetari. 

 

 

Pier Carlo Padoan*  

 

Una domanda semplice ma decisiva: che cosa muove davvero le 

istituzioni e le economie europee? Qual è il motore del 

cambiamento? 

 
* Economista e politico, già ministro dell’Economia e Finanze. 



 

103 

La risposta più immediata richiama Jean Monnet e l’idea che 

l’Europa avanzi soprattutto attraverso le crisi. L’esperienza del 

secondo dopoguerra sembra confermarlo: l’integrazione europea 

procede per accelerazioni successive, che si esauriscono e 

riprendono solo quando una nuova crisi fornisce lo stimolo. Anche 

nelle relazioni transatlantiche questo schema ha funzionato: al 

crollo di Bretton Woods l’Europa ha reagito scegliendo più 

integrazione, fino alla moneta unica e all’unione monetaria. 

La vera domanda, però, è se questo meccanismo funzioni ancora 

oggi. Non è affatto scontato, perché le crisi attuali non sono più solo 

economiche, ma anche crisi di sicurezza. Bretton Woods non era 

soltanto un sistema economico: era anche un assetto di difesa, 

basato sullo scambio tra protezione americana e apertura dei mercati 

europei. Oggi quell’equilibrio non esiste più. Trump ha colpito 

proprio lì, chiedendo agli europei di farsi carico della propria difesa, 

in una fase storica in cui la sicurezza è tornata centrale. 

Il risultato è un doppio problema: una crisi geopolitica e militare 

e la consapevolezza che l’Europa non ha colmato il divario tra ciò 

che serve per garantire la sicurezza e ciò che realmente possiede. 

Gli eserciti europei appaiono inadeguati, mentre l’Ucraina si trova 

paradossalmente a disporre del più potente esercito del continente, 

impegnato contro una potenza militare esterna che confina 

direttamente con l’Europa. 

Da qui la necessità di ripensare cosa muove oggi l’integrazione 

europea. La crescita economica resta essenziale, e il rapporto 

Draghi è utile perché chiarisce priorità già note. Il nodo vero, però, 

è politico: come costruire consenso per affrontare queste priorità, 

che richiedono nuove risorse. 

Tornando a Jean Monnet, l’Europa reagisce alle crisi formando 

un nucleo di Paesi che avvia una missione comune, seguito dagli 

altri perché conviene. Questo schema funziona bene in ambito 

economico, dove l’integrazione è un gioco a somma positiva. Ma 

oggi le crisi riguardano sempre più la sicurezza, e qui la logica 

cambia: nei sistemi di sicurezza si guadagna potere indebolendo il 

vicino. È una contraddizione strutturale che in passato si poteva 

ignorare, ma non più. 

L’Europa deve allora ricordarsi di essere, prima di tutto, un 

modello di integrazione. È questa capacità di costruire alleanze che 

le consente di reggere l’urto delle economie americana e cinese, 



104 

oggi più potenti e più rapide nel trasformare innovazione in valore. 

La sfida è rispondere insieme alle logiche del win-win economico e 

a quelle della sicurezza, senza negare queste ultime ma rendendole 

compatibili. 

Questo richiede un metodo di politica capace di produrre beni 

pubblici europei. La difesa è il più pubblico dei beni pubblici ed è 

anche il settore in cui l’Europa ha fatto meno. Esiste quindi uno 

spazio enorme di policy ancora vuoto, che spesso non viene 

nemmeno discusso perché parlare di sicurezza è percepito come 

moralmente sospetto. 

La domanda finale resta aperta e scomoda: “Siamo davvero 

sicuri che affrontare il tema della sicurezza significhi stare dalla 

parte del diavolo?”. E se anche fosse, possiamo permetterci di 

ignorarlo? Il problema, comunque, rimane lì. 

 

 

Pasquale Lucio Scandizzo* 

 

Questo incontro tocca due nodi centrali per l’Europa: quello 

politico e quello morale.   

L’Europa è molto eterogenea e la sua storia lo dimostra. C’è una 

tensione continua tra l’idea di Europa come nazione e la realtà di 

Stati che sono diventati nazioni solo dopo lunghi e difficili percorsi. 

La vera domanda è quindi: a che punto siamo nella costruzione di 

una nazione europea e fin dove vogliamo arrivare?  

Anche se spesso non ce ne accorgiamo, una nazione europea si 

sta costruendo, lentamente, un po’ come è avvenuto per la nazione 

italiana, nata da realtà frammentate e unificate solo dopo secoli. È 

un processo lungo, fatto di accumulazione culturale e politica, che 

può spazientire ma che funziona. 

Nessuna nazione si è consolidata in modo rapido o senza 

contraddizioni. Basta pensare agli Stati Uniti, segnati da 

schiavismo, razzismo e conflitti che pesano ancora oggi. Una 

nazione, in fondo, è una comunità ideale, e le basi per una comunità 

europea esistono già. Alcuni passi sono irreversibili: Schengen, il 

mercato unico, l’euro. In futuro potranno arrivare anche una politica 

fiscale comune o un esercito europeo, ma servirà tempo. 
 

* Economista, accademico e saggista Senior Economic Consultant per la Banca 

Mondiale. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Economist


 

105 

Quello che manca è soprattutto un impulso ideale più forte. La 

costruzione europea sta sempre tra il sogno e il compromesso: 

bisogna negoziare, trovare accordi, ma senza perdere una visione 

ampia. Per questo serve una classe politica disposta a prendersi dei 

rischi, perché il progetto europeo è anche una scommessa. 

Nonostante tutto, il quadro è incoraggiante. L’Europa è sempre 

più vista come un orizzonte positivo, con valori comuni condivisi. 

Nessuno parla seriamente di uscirne; il dibattito riguarda piuttosto 

come costruirla. E già questo è un segnale di progresso. Per questo 

credo che siamo davvero in un momento di svolta, che ci invita a 

essere protagonisti. 

 

 

Giulio Prosperetti* 

 

Sono molto d’accordo con il testo del professor Fabbrini. Se si 

vuole davvero andare verso un federalismo europeo, la strada passa 

inevitabilmente da un’Europa a cerchi concentrici. I beni pubblici di 

cui parlava Baldassarri devono stare al centro, e questo apre subito 

un problema istituzionale serio. 

Oggi l’Europa vive una contraddizione evidente. Negli Stati 

Uniti il federalismo si fonda su fisco, lavoro e welfare, cioè sulle 

competenze che creano solidarietà e senso di appartenenza. 

Nell’Unione Europea queste materie non esistono a livello federale. 

Al contrario, l’Europa ha concentrato le sue competenze sulla 

concorrenza, che per definizione mette gli Stati uno contro l’altro. 

Poi però ci stupiamo se l’Europa appare fredda, distante e poco 

amata. 

L’assenza di una politica fiscale, del lavoro e previdenziale 

comune ha reso la concorrenza insostenibile. Il divieto di aiuti di 

Stato impedisce ai Paesi di difendersi dal dumping sociale e fiscale 

interno all’Unione. Il risultato è la delocalizzazione delle imprese, 

come dimostra il caso delle aziende italiane spostate in Paesi dove 

si pagano molte meno tasse. Negli Stati Uniti succede l’opposto: le 

regole solidaristiche sono federali, mentre gli Stati possono aiutare 

le imprese. 

 
* Giurista, giudice della Corte Costituzionale. 



106 

Se vogliamo un federalismo a cerchi concentrici, nel cerchio più 

ristretto devono stare proprio le competenze solidaristiche. 

L’Europa è già stata capace di farlo, per esempio con la politica 

agricola comune, che ha salvato territori, economie e paesaggi. Lo 

abbiamo capito anche durante il Covid: ogni Paese ha bisogno di un 

equilibrio interno, non può essere ridotto a una sola funzione 

produttiva. La concorrenza estrema porta solo alla polarizzazione. 

Anche il tema degli aiuti di Stato va ripensato. L’Italia si è 

sviluppata storicamente anche grazie a questi strumenti. Un vero 

federalismo non cancella le identità nazionali, le valorizza. Quando 

questo non accade, si producono effetti impopolari, come nel caso 

della direttiva Bolkestein, che ha creato concorrenza senza regole 

tra professioni, alimentando frustrazione e distanza dall’Europa. 

Ma il problema più profondo è politico. L’Europa non ha una 

vera politica europea. Le carriere europee sono viste come di 

ripiego, non esiste un’opinione pubblica europea, i partiti 

transnazionali non sono mai decollati e nei Paesi membri manca un 

dibattito serio sulle grandi scelte comuni. 

Per questo, oltre alle politiche economiche, serve una vera 

ingegneria istituzionale. Senza una struttura politica e democratica 

solida, l’Europa non può avere un futuro credibile. 

 

 



 

107 

ENTI PROMOTORI 
 

 

 

 
 

La Fondazione Giulio Pastore è stata costituita nel 1971 per 

iniziativa di persone e istituzioni (tra cui la Cisl e le Acli) che hanno 

identificato in Giulio Pastore – fondatore e primo segretario della Cisl, 

nonché primo segretario delle Acli, per un decennio Ministro del 

lavoro e delle aree depresse, scomparso nel 1969 – l’interprete di un 

impegno costante per il progresso del mondo del lavoro e per il 

consolidamento del ruolo del sindacato nei sistemi democratici. 

La FGP promuove e realizza ricerche e studi pluridisciplinari nel 

campo delle scienze umane sui temi del lavoro e del sindacato, nelle 

diverse possibili contestualizzazioni tematiche e ambientali (locali, 

nazionali, europee e internazionali). 

La Fondazione ha una Biblioteca che consta di 29.500 volumi e 

300 testate di periodici (di cui 125 correnti). I principali fondi librari 

posseduti sono: Fondo librario Achille Loria, Fondo librario Vincenzo 

Saba, Fondo librario Aris Accornero, Fondo librario Pietro Merli 

Brandini. La Fondazione conserva e rende disponibile un patrimonio 

archivistico, tra i quali si segnalano: Archivio della Segreteria 

Confederale Cisl (1947-1958), l’Archivio Giulio Pastore (1946-1969), 

Fondo fotografico Giulio Pastore (1947-1979). 

Presidente: Aldo Carera 

 

 

 

 
 

L’Associazione Culturale “Progetto Europa domani” è stata 

costituita il 16 settembre 2025 per iniziativa di Patrizio Bianchi, 

Francesco Bonini, Sergio Fabbrini, Luigi Paganetto, Vincenzo Paglia 

e Vincenzo Scotti, con lo scopo di promuovere, sostenere, organizzare 

e diffondere – a livello nazionale e internazionale – i valori e i principi 



 

108 

di ispirazione cristiana e umanistica dell’Europa, che sono al 

fondamento della sua istituzione e del suo retaggio culturale e morale, 

nonché la ricerca e la conoscenza nelle scienze economiche, politiche 

e sociali. 

L’Associazione non ha scopo di lucro ed è indipendente da 

governi, partiti politici, chiese e confessioni religiose e svolge la propria 

attività prescindendo da ogni tendenza a loro propria. 

L’Associazione è aperta all’ingresso di tutti quanti – cittadini 

europei, Associazioni, Fondazioni ed altri Enti – intendano impegnarsi 

per la realizzazione di un’Unione Europea umanistica, sostenibile e 

federale che guardi al mondo. 

Presidente: Vincenzo Scotti 

 

 
 

 
 

Il Centro di Documentazione Europea (CDE) dell’Università 

LUMSA Roma fa parte della rete di informazione "Europe Direct", 

creata dalla Commissione europea per avvicinare le Istituzioni 

dell’Unione ai cittadini ed ai residenti nei Paesi membri. 

Caratteristica peculiare dei CDE è la loro presenza nelle Università e nei 

Centri di ricerca di tutta Europa, ed il loro fine principale si riconosce 

nel:  

• collezionare, organizzare e diffondere la documentazione cartacea ed 

elettronica prodotta dalle istituzioni comunitarie; 

• rispondere a quesiti sull’Unione Europea e stimolare i dibattiti sul 

futuro dell’UE; 

• aiutare l’utenza istituzionale e non, a recuperare le informazioni 

necessarie per impostare e realizzare una corretta strategia di ricerca 

bibliografica sia tramite le banche dati comunitarie, sia attraverso la 

consultazione di repertori, enciclopedie, periodici e manuali 

riguardanti le politiche dell’UE. 

Al contempo, scopo qualificante dei CDE è ravvisabile nella 

propensione a stimolare un continuo dibattito sull’avvenire dell’Europa e 

nella diffusione della conoscenza delle grandi questioni europee; 

obiettivi per il cui raggiungimento i CDE si faranno promotori per la 

realizzazione di convegni, seminari ed incontri. 

Rettore: Francesco Bonini 



 

 

 
COLLANA RICOSTRUZIONE 

 

 

1. L’IDEA DI RICOSTRUZIONE. GLI ANNI DELLA PREPOLITICA 1941-

1945. L’impegno di Alcide De Gasperi e Sergio Paronetto per la costruzione 

della nuova democrazia italiana e la formazione politica dei cattolici 

S. Baietti, presentazione di P. Savona 

 

2. L’INVENZIONE DELL’ECONOMIA PUBBLICA ITALIANA. La capacità di 

immaginare il futuro per economia e società, da Camaldoli alla Costituzione, allo 

schema Vanoni, ai patti di Roma 

A cura di Vincenzo Scotti 

 

3. DIALOGHI SULLA PREPOLITICA. Interventi alla presentazione del volume: 

“L’IDEA DI RICOSTRUZIONE. GLI ANNI DELLA PREPOLITICA 1941-1945” di Stefano 

Baietti 

A cura di Giancarlo Pallavicini 

 

4. PER UN’EUROPA CHE GUARDI AL MONDO. Appello ai cristiani e alle 

persone di buona volontà 

P. Bianchi, S. Fabbrini, L. Paganetto, V. Paglia, V. Scotti 

 

 



 

 

 

Eurilink University Press, nata nel 2006, è la casa editrice dell’Università degli 

Studi “Link Campus”, Università italiana non statale legalmente riconosciuta, con 

forte vocazione internazionale.  

Mission della casa editrice è quella di creare un’azione di “ponte” culturale tra il 

lettore e la società globale, l’università e il mondo del lavoro, i cittadini e le 

Istituzioni, proponendo pubblicazioni di elevato spessore, umano e culturale, con 

contenuti chiari e approfonditi, in grado di affrontare tutte le tematiche emergenti 

del nostro tempo e le prospettive dibattute a livello internazionale.  

Eurilink pubblica in lingua italiana e in lingua inglese utilizzando anche lo 

strumento di diffusione informatica.  

Le linee guida editoriali sono individuate da Comitati Scientifici e dalle Direzioni 

Editoriali delle diverse collane. Le pubblicazioni dedicate alla Formazione 

Universitaria e alla Ricerca Scientifica, sono sottoposte a sistema di peer review. 

 

L’offerta editoriale si articola in 5 grandi aree, alle quali afferiscono 19 differenti 

collane, e comprende Riviste, Annali, Quaderni e Coedizioni:  

 

A. ACCADEMIA: COLLANE CON FOCUS UNIVERSITARIO 

• Studi e dialoghi giuridici: norma e diritto vivente. Ambito Privatistico (Critical 

Studies in Private Law) e Ambito Pubblicistico, Comunitario e Internazionale 

(Critical Studies in Public Law, Community and International field). Collana 

specialistica di riferimento del Corso di Laurea a ciclo unico di Giurisprudenza  

• Studi politici, economici, diplomatici e internazionali: analisi dei processi di 

globalizzazione dei fenomeni politici e delle relazioni tra i Paesi; collana di 

riferimento dell’omonimo Corso di Laurea e di Laurea Magistrale 

• Studi di comunicazione digitale: innovazioni nei mezzi di comunicazione e 

pubblicità; collana di riferimento dell’omonimo Corso di Laurea e di Laurea 

Magistrale  

• Studi di management, finanza e fiscalità dell’impresa: analisi e metodologie; 

collana di riferimento dell’omonimo Corso di Laurea e di Laurea Magistrale  

• Campus: collana che riflette il dibattito culturale e scientifico dell’Università e 

della Fondazione, oltre che le attività di formazione professionale, universitaria 

e post universitaria e i risultati delle attività di ricerca (Handbook, Conference 

proceedings, Ricerca)  

• Alumnia: pubblicazioni dei laureati che hanno ottenuto la dichiarazione di 

“dignità di stampa” da parte delle relative Commissioni di Laurea  

• I codici: raccolta di norme per le varie aree del diritto, italiano e internazionale  

B. ATTUALITÀ INTERNA E INTERNAZIONALE 

• Tempi Moderni: attualità politica, economica e sociale - italiana e internazionale 

• Ricostruzione: analisi della strategia di ricostruzione morale e civile dell’Italia 

del dopoguerra per interpretare le dinamiche sociali e politiche del nostro 

tempo 

• Eurinstant: temi emergenti rappresentati con dati e informazioni per una lettura 

veloce  



 

 

 

• La Critica: analisi e interpretazione dei fenomeni culturali e sociali del nostro tempo  

• I Saggi: approfondimenti monografici nelle diverse discipline  

 

C. STORIA 

• Tracce: ritratti e biografie, racconti e percorsi di vita  

• Historia: studi storici, in grado di fornire contributi, anche inediti, alla 

comprensione di fatti e di relazioni che costituiscono le radici storiche della 

nostra civiltà  

 

D. ARTE E CULTURA 

• Arti e Tradizioni: manifestazioni dell’arte e rappresentazione delle tradizioni 

delle regioni d’Italia  

• Ambiente Urbano e Territorio: analisi, studi e progetti 

• Benessere e Salute: teoria, ricerca e percorsi operativi 

• Link: pubblicazioni con specifica attenzione alla lingua e alla cultura di Paesi 

emergenti  

 

E.  ISTITUZIONI 

• Pubblicazioni di servizio: per Enti o Istituzioni varie, interne e internazionali  

  

All’offerta editoriale pubblicata nelle diverse collane si aggiungono: 

 

1. RIVISTE  

• Quaderni di Comunità - Persone, Educazione e Welfare nella società 5.0, sullo 

studio e la comprensione della complessità culturale, sociale, organizzativa ed 

educativa del nostro tempo (print and on line) 

 

2. COEDIZIONI: pubblicazioni in collaborazione con altre case editrici - non 

italiane - finalizzate a una più estesa divulgazione anche all’estero  

 

3. ANNALI 

• Annali del CERSIG (Centro di Ricerca sulle Scienze Giuridiche)  

• Annali del DISEC (Centro di Ricerca “Dinamica dei Sistemi Economici 

Complessi”)  

• Annali dell’Università degli Studi “Link Campus University”  

 

 

 

 

 

 

 

www.eurilink.it



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Finito di stampare nel gennaio 2026 

da “Services4Media” S.r.l. 

per i tipi di Eurilink University Press 



Patrizio Bianchi
Economista e politico, Professore Eme-
rito di economia applicata all’Università
di Ferrara, di cui è stato Rettore. È stato
Assessore della Regione Emilia Roma-
gna ed infine Ministro dell’Istruzione.

Sergio Fabbrini
Professore Emerito e Intesa Sanpaolo
Chair on European Governance presso la
Luiss Guido Carli di Roma. È stato
Pierre Keller Professor presso la Ken-
nedy School, Harvard University e Pro-
fessore di Comparative Politics presso la
University of  California, Berkeley. 
È editorialista de “Il Sole 24 Ore”.

Luigi Paganetto
Economista, Professore Emerito, Docente
di Economia Europea, Presidente onora-
rio della Fondazione Tor Vergata dell’Uni-
versità di Roma Tor Vergata, Segretario
Generale della “Villa Mondragone Econo-
mic Developmente Association”, Coordi-
natore del Gruppo dei 20, gruppo di esperti
impegnati nel progetto “Revitalizing
Anaemic Europe”.

Vincenzo Paglia
Arcivescovo, Presidente Emerito della
Pontificia Accademia per la Vita.  Con-
sigliere spirituale della Comunità di
Sant'Egidio.

Vincenzo Scotti
Politico, più volte Ministro della Repub-
blica, Docente di economia e Fondatore
della Link Campus University, Presi-
dente Associazione Culturale “Progetto
Europa domani”.

L’ Appello per l’Europa ai cristiani e alle
persone di buona volontà nasce dalla con-
sapevolezza che l’Europa attraversa una
crisi epocale: appare smarrita, priva di
slancio ideale e incapace di riconoscersi
come progetto di civiltà fondato sui va-
lori cristiani, sulla dignità della persona,
sulla solidarietà e sulla fiducia reciproca
tra i popoli. Senza una Unione Europea
forte e coesa non è possibile costruire
una pace duratura nel mondo. Le sfide
esistenziali e le tensioni geopolitiche e
commerciali che investono l’Unione Eu-
ropea mettono in discussione l’esistenza
stessa dell’Unione. 
I successi storici dell’integrazione euro-
pea – pace, sviluppo e diritti – sono oggi
indeboliti da fragilità istituzionali, divi-
sioni interne e da una globalizzazione
che ha accentuato le diseguaglianze.
L’Appello richiama la necessità di ritro-
vare l’anima originaria dell’Europa, ispi-
rata dai Padri fondatori, recuperando
uno spirito di “fides”, cioè di fiducia e le-
game duraturo, che vada oltre e la mera
somma di interessi. Le radici cristiane,
insieme al pluralismo culturale e reli-
gioso, hanno alimentato i valori europei
di libertà, uguaglianza e solidarietà.
Il rilancio dell’Unione passa attraverso
un sussulto morale, culturale e spirituale
e la costruzione di un’Europa umani-
stica, sostenibile e federale, capace di
riformare le proprie istituzioni, raffor-
zare l’integrazione e agire come vera
casa comune dei popoli europei.

Bandelle  Per un'Europa che guardi al mondo:Layout 1  08/01/2026  12:29  Pagina 1



COLLANA RICOSTRUZIONE

Analisi storica della strategia di ricostruzione morale e civile 

dell’Italia del dopoguerra

Questa collana nasce per una rilettura rigorosa della fase “prepolitica”
degli anni 1941-1945, quella della ricostruzione morale e civile del-
l’Italia, che ha contribuito alla redazione della Costituzione dell’Italia
e alla definizione della strategia della ricostruzione e dello sviluppo
dell’economia e società nazionale. 

Sono trascorsi ottant’anni dalla fondazione, a Milano, della Demo-
crazia Cristiana, il più importante partito politico del secondo dopo-
guerra. Eravamo nell’autunno del 1942, nella fase cruciale della
guerra con l’intervento degli USA, l’invasione dei tedeschi dell’Unione
Sovietica e l’entrata in guerra del Giappone a fianco della Germania
e dell’Italia. Determinanti sono gli anni che portarono alla definizione
della identità della DC, delle idee ricostruttive, della proposta di Eu-
ropa e di posizionamento internazionale. 

Si sente l’esigenza di stimolare una reazione al venir meno dell’idea
del pensiero quale funzione sociale e pilastro delle linee guida per il
futuro della società. E, come sappiamo bene, la lettura del passato è
fondamentale per capire il presente e il futuro, in un momento in cui
abbiamo bisogno di idee e non di ideologie per affrontare le sfide.

La Collana si pone l’obiettivo di affrontare i temi del futuro dell’Italia,
dell’Europa, come dell’intero pianeta, con lo stesso spirito degli anni
della prepolitica, per far emergere il pensiero più profondo e costruttivo
e per interpretare le dinamiche sociali e politiche del nostro tempo.
Come scriveva Fernand Braudel: “Il passato spiega il presente”. 

L’analisi e le riflessioni degli autori della Collana sono l’anello della
catena della storia. 

euro 18,00

Quarta  Per un'Europa che guarda al mondo:Layout 1  08/01/2026  12:28  Pagina 1




