Patrizio Bianchi  Sergio Fabbrini
Luigi Paganetto Vincenzo Paglia
Vincenzo Scotti

POUR UNE EUROPE
TOURNEE VERS LE MONDE

Appel aux chrétiens et aux personnes

de bonne volonté



Voici la traduction de l'ouvrage intitulé :
« Per un’FEuropa che guardi al mondo.
Appello at cristiani e alle persone di
buona volonta», publié en italien par

Eurilink Unwversity Press (Janvier 2026 ).

Rome, Janvier 2026



Cet appel pour I’Europe s’adresse a [’ensemble des citoyens européens et se fonde

sur le constat que, sans une Union européenne forte, unie et solidaire, il ne saurait y
avoir de paix durable dans le monde. Il entend constituer une invitation a affranchir
I’Europe de I’enfermement dans |’égocentrisme nationaliste et a promouvoir [’émergence
d’une nouvelle réalité, appelée a exister et a agir non seulement pour elle-méme, mais
également dans [’intérét de la communauté internationale. 1l s’agit d’un appel en faveur
d’un renouveau spirituel, économique et institutionnel d’une FEurope capable de
redécouvrir ses racines et, surtout, de raviver un engagement renouvelé afin de reprendre
résolument la voie d’un processus d’intégration et d’unification conduisant a une
nouvelle Union entre tous les Européens. Tel est le message porté par les pages qui
suivent, issues d’un travail collectif et présenté a l'occasion de plusieurs rencontres
thématiques. Ce message s articule en trois parties. La premiére (de Vincenzo Paglia*)
est consacrée a [’exploration des orientations d’un renouveau spirituel de I’Europe. La
deuxieme (de Luigi Paganetto®) traite de son renouveau économique et social. La
troisieme (de Sergio Fabbrini®) est dédiée a son renouveau institutionnel. L’ ensemble est
introduit par une contribution de Vincenzo Scotti*, complété par une postface de Patrizio
Bianchi’, ainsi que par des réflexions de collegues et d’amis avec lesquels un dialogue a
été engagé sur ces questions.

1.Vincenzo Paglia, archevéque, président émérite de 1’ Académie pontificale pour la vie.

2. Luigi Paganetto, économiste, professeur émérite, enseignant en économie européenne, coordinateur du
«Groupe des 20».

3. Sergio Fabbrini, professeur émérite de science politique et de relations internationales.

4. Vincenzo Scotti, homme politique, ancien ministre de la République a plusieurs reprises, enseignant et
fondateur de la Link Campus University, président de 1’ Association culturelle «Progetto Europa Domani».
5.’Patrizio Bianchi, économiste et homme politique, professeur titulaire d’économie, ancien ministre de
I’Education.



SOMMAIRE

INTRODUCTION
1. Retrouver l’dme de [’Europe
2. L’Europe que nous voulons

PARTIE I

UN NOUVEAU CHRISTIANISME EUROPEEN:

DE L'HEGEMONIE CULTURELLE A L’OFFRE D’UN HUMANISME
1. Pour sortir de [’abime

2. Repartir de I’Europe

3. Revenir a I’Evangile: Jésus, la foule, les disciples

4. Eglise et société: une histoire unique

5. Une nouvelle culture politique

6. Un humanisme planétaire

7. Des racines culturelles non ethniques

8. Athenes, Rome, Jérusalem... et les mégapoles

9. La ville: laboratoire d’une culture du don

10. «Pouvoir douxy et universalisme européen

11. Les raisons de |’Europe unie

12. Amour de I’Europe et dépassement de la culture de la dette
13. Le kairos de la foi

14. Le tissage d’un réseau

15. Une nouvelle passion, y compris politique, pour I’Europe
16. Les chrétiens et ['intercession pour le monde

PARTIE 11

L’EUROPE ET LE DEFI D’UN MONDE EN MUTATION

1. Naviguer dans le désordre mondial

2. Un nouveau role pour I’Europe

3. Une Europe engagée vers le Sud du monde

4. La centralité de [’énergie, condition préalable au développement

5. Echapper au piége de la technologie intermédiaire en coopérant avec les pays

émergents

6. Le changement technologique et I’Intelligence Artificielle
7. Demographie et migrations

8. Equité, cohésion et développement

9. L’innovation comme moteur de la dynamique sociale

PARTIE III

UN SOLIDE NAVIRE DANS UNE MER EN TEMPETE:
ONZE CONSIDERATIONS POUR L’'UNION FEDERALE
1. La politique des grandes puissances

2. Une démocratie conditionnée par les Européens

3. Une union sans cesse plus étroite

4. Le retour des souverainetés nationales

5. Nouveau monde et vieux paradigmes

6. Une Europe a plusieurs cercles

7. L’union féderale

8. Le gouvernement de ['union fédérale

9. Centraliser et decentraliser

10. Identités plurielles

11. Un solide navire

9]

10
12
12
14
15
16
17
17
18
18
20
21
22
23

25
25
27
28
29

31
32
33
34
35

37
37
37
38
38
39
39
39
40
40
41
41



POSTFACE

1. L’Europe doit retrouver la voie de ['unification

2. Une politique éducative pour une Europe protagoniste du développement

3. Une politique de recherche pour une Europe du développement et de la paix

COMMENTAIRES
Giuliano Amato
Pier-Virgilio Dastoli
Andrea Manzella

Pier Carlo Padoan

Giulio Prosperetti
Pasquale Lucio Scandizzo

ORGANISMES PROMOTEURS

43
43
44
44

47
47
48
48
50
51
51

53



INTRODUCTION

1. Retrouver [’dme de I’Europe

A une époque marquée par la désagrégation culturelle, la crise des démocraties libérales, les
urgences climatiques et 1’émergence de nouvelles conceptions technocratiques, 1I’Europe apparait
comme un continent fatigu¢, en difficulté, incapable de retrouver un élan idéal. Elle semble avoir
perdu la conscience d’étre le cceur battant d’une civilisation fondée sur la dignité de la personne
humaine, sur la tension vers ’universalité et sur la confiance dans le progrés en tant que vocation
éthique. Dans ce contexte, le christianisme européen — qui fut I’artisan et la matrice de cette
civilisation — se trouve dans une situation de marginalité, parfois auto-imposée, parfois subie, a
I’écart du cceur et de la vie quotidienne de la société dans laquelle il est né et s’est développé.

Face a cette crise historique d’ampleur exceptionnelle, s’imposent avec urgence et nécessité un
sursaut moral, culturel et spirituel afin de faire face aux dynamiques en cours. Il est indispensable
de rétablir entre les peuples européens une relation de fides, c’est-a-dire de confiance réciproque,
de respect et de lien durable, dépassant la logique d’un simple foedus, entendu comme un ensemble
d’accords temporaires, utilitaristes et souvent fragiles. Sans une confiance authentique, il ne peut y
avoir de véritable communauté politique, mais seulement une alliance d’intéréts et de convenances
destinée a s’éroder avec le temps.

L’Appel pour I’Europe, rédigé a 1’occasion de cette rencontre au Palais du Capitole 2 Rome,
lieu ou nos péres fondateurs ont signé les traités européens, s’adresse a tous les Européens,
chrétiens et femmes et hommes de bonne volonté, conscients que sans une Union européenne forte,
il ne peut y avoir de paix dans le monde.

En ces jours difficiles, ou il n’est pas possible de mettre fin a des conflits qui durent depuis des
années ni d’ouvrir de véritables chantiers pour une paix durable en Europe, en Méditerranée, en
Afrique et dans le monde entier, il devient nécessaire de rappeler que cette Union trouve ses racines
dans le mouvement démocratique né de la lutte contre I’autoritarisme et le racisme, lesquels ont
conduit I’ensemble de I’Europe a la catastrophe humaine de la Seconde Guerre mondiale et
continuent encore aujourd’hui a marquer la vie de nombreux peuples.

Une Union européenne qui aspire a étre une référence pour une paix durable et pour un
développement pleinement soutenable doit retrouver son ame originelle, celle tracée par les Péres
fondateurs d’une unité européenne qui ne promettait pas seulement la paix, mais aussi le respect et
la protection des droits de la personne et des communautés, indissociablement liés au devoir
civique de solidarité, au sein et entre ces communautés de citoyens.

L’article 2 de notre Constitution synthétise avec clarté ces principes: «La République reconnait
et garantit les droits inviolables de I’homme, tant en tant qu’individu que dans les formations
sociales ou se déploie sa personnalité, et exige I’accomplissement des devoirs impératifs de
solidarité politique, économique et sociale.

Cette solidarit¢ doit s’inscrire dans la durée, précisément parce que la soutenabilit¢ du
développement doit étre définie comme la capacité de générer aujourd’hui une croissance qui ne
compromette ni les droits ni les possibilités de développement des générations futures. C’est
pourquoi 1’égalité doit figurer parmi les valeurs constitutionnelles de cette Europe, principe qui doit
étre réaffirmé avec force, dans la mesure ou une mondialisation essentiellement guidée par le
marché a produit partout une augmentation des inégalités incompatible avec les principes
d’inviolabilité des droits et de solidarité, qui constituent le fondement méme de la démocratie.

2. L’Europe que nous voulons

Des pulsions autoritaires ont réémergé y compris dans des pays dotés de démocraties



consolidées, tandis que 1’arrogance des autocrates s’est renforcée. Tout en ayant pleinement
conscience des fragilités de notre Europe, cet appel invite a poursuivre résolument la voie d’une
Union «humaniste, durable et fédéraley, telle qu’elle est définie dans ces pages, en sachant que
I’Europe croit plus que toute autre région du monde uniquement lorsqu’elle est unie et lorsqu’elle
agit conjointement en faveur de 1’unification. A I’inverse, elle se condamne a la marginalisation
économique et & D’insignifiance politique lorsqu’elle se divise, cédant & des souverainismes
devenus largement abstraits, et se replie sur des cadres locaux désormais inadaptés pour faire face
aux grands défis mondiaux auxquels nous sommes confrontés.

11 s’agit donc d’un appel a «libérer I’Europe de la prison de 1’égocentrisme nationaliste et a faire
émerger une nouvelle réalité, capable de vivre et d’agir non seulement pour elle-méme, mais aussi
pour le mondey, en faveur d’un renouveau économique, institutionnel et éducatif, mais également
spirituel. Nous aspirons & une Europe capable de retrouver ses racines tout en ravivant un
enthousiasme renouvelé, en reprenant la voie d’un processus d’intégration et d’unification placant
I’éducation et la recherche en son centre, fondements mémes d’une nouvelle Union entre tous les
Européens, porteuse de paix pour ce «notre» monde tourmentg.

Retrouver I’ame de 1’Europe n’est pas un exercice de nostalgie, mais une nécessité historique.
Sans une Europe humaniste, durable et fédérale, il ne peut y avoir ni paix durable ni avenir partagé,
pour le continent comme pour le monde.



PARTIE I

UN NOUVEAU CHRISTIANISME EUROPEEN:
DE L’HEGEMONIE CULTURELLE A L’OFFRE D’UN HUMANISME

1. Pour sortir de [’abime

A une époque marquée par la désagrégation culturelle, la crise des démocraties libérales, les
urgences climatiques et de nouvelles idolatries technocratiques, 1’Europe se présente comme un
continent fatigué, en difficulté, incapable de retrouver un ¢€lan idéal. Elle n’est plus le cceur battant
d’une civilisation enracinée dans la dignité de la personne humaine, dans la tension vers I’universalité
et dans la confiance dans le progres en tant que vocation éthique. Dans ce contexte, le christianisme
européen — qui fut Dartisan et la matrice de cette civilisation — se trouve dans une condition de
marginalité, parfois auto-imposée, parfois subie, toujours plus éloignée du cceur de la culture et de la
vie quotidienne des sociétés au sein desquelles il est pourtant né et s’est développé.

Nous nous trouvons a un tournant de 1’histoire dont I’issue pourrait aller jusqu’a la fin du monde
tel que nous le connaissons. Face a ce défi gigantesque et d’époque, s’imposent, comme
indispensables et urgents, un sursaut moral, culturel et spirituel afin de faire face aux dynamiques en
cours.

Pour faire renaitre la passion pour une Europe congue comme un véritable sujet politique, une
inspiration commune est nécessaire, un «projet» partagé capable d’impliquer I’ensemble des citoyens
dans la promotion d’un esprit constructif, courageux et enthousiaste, apte a générer un changement
radical. Un changement qui nous engage non pas comme de simples habitants d’un continent, mais
comme des membres actifs d’une maison commune, fondée sur des valeurs profondes et partagées.

Il est nécessaire de rétablir entre les peuples européens une relation de fides, c’est-a-dire de
confiance réciproque, de respect et de lien durable, dépassant la logique d’un simple foedus, entendu
comme un ensemble d’accords temporaires, utilitaristes et souvent fragiles. Sans une confiance
authentique, il ne peut y avoir de véritable communauté politique, mais seulement une alliance
d’intéréts et de convenances vouée a I’érosion.

Pour construire ce nouveau pacte entre les peuples européens, il convient de revenir aux racines,
en redécouvrant le patrimoine spirituel et culturel qui a donné naissance a 1’idée méme d’Europe. Il
est essentiel de reconnaitre les racines chrétiennes, non a des fins confessionnelles ou prosélytes, mais
parce qu’elles constituent le terreau commun sur lequel ont grandi nombre des valeurs que nous
partageons aujourd’hui: la dignité de la personne, la solidarité, la justice, le respect de la vie et de la
liberté. Il est tout aussi important de protéger et de valoriser les traditions identitaires des peuples
européens, dans leur richesse et leur diversité. Une Europe unie ne doit pas étre synonyme
d’uniformisation, mais d’unité dans la diversité, capable d’harmoniser les pluralités culturelles dans
un horizon commun. Il s’agit donc de redécouvrir ces valeurs universelles dans lesquelles croyants et
non-croyants, laics et chrétiens, peuvent se reconnaitre et avancer ensemble, en retrouvant le sens
profond de la vie en tant que citoyens européens.

Le Président de la République italienne, Sergio Mattarella, a lancé un avertissement sévere: «Le
monde risque de glisser dans I’abime comme en 1914». La Premiére Guerre mondiale, commencée a
Sarajevo, était un conflit interne a I’Europe, tout comme la Seconde, déclenchée en 1939 par
I’invasion de la Pologne par I’Allemagne. Toutes deux sont devenues «mondiales», comme si toute
guerre en Europe tendait naturellement a s’étendre au reste du monde. Voila plus de trois ans que
dure I’invasion de I’Ukraine par la Russie. Nous sommes encore en Europe. Nous ne pouvons rester
spectateurs impuissants. Ce serait impardonnable.

Au cours des quatre-vingts derniéres années, 1’Europe a vécu dans la paix et a également inspiré,
deés I’aprés-guerre, des visions unitaires et universalistes a 1’échelle mondiale: en Italie avec



I’¢laboration de la Constitution, en Europe avec I’engagement en faveur de 1’Union, et sur le plan
international avec la création de 1’Organisation des Nations Unies en 1945. 1l est frappant de constater
qu’en 1940, la planéte ne comptait que deux régimes démocratiques: le Royaume-Uni et les Etats-
Unis. Le reste du monde était dominé par une succession de régimes despotiques, de dictatures et
d’autocraties. Dans les décennies suivantes, I’Europe et 1’Occident ont promu des visions
démocratiques dans de nombreuses régions du monde.

Le pape Frangois I’a rappelé dans ’encyclique Fratelli tutti: «Pendant des décennies, il a semblé
que le monde avait tiré des lecons de tant de guerres et d’échecs et qu’il s’orientait lentement vers
diverses formes d’intégration. Par exemple, s’est développé le réve d’une Europe unie, capable de
reconnaitre des racines communes et de se réjouir de la diversité qui I’habite. Nous nous souvenons
de la ferme conviction des Péres fondateurs de 1’Union européenne, qui désiraient un avenir fondé sur
la capacité de travailler ensemble pour dépasser les divisions et favoriser la paix et la communion
entre tous les peuples du continent». L’aspiration a une intégration latino-américaine s’est également
renforcée, et des pas ont été accomplis. Dans d’autres pays et régions, des tentatives de pacification et
de rapprochement ont porté des fruits, tandis que d’autres semblaient prometteuses.

Il y eut un temps ou une paix durable semblait possible. Ce fut la nuit du 9 novembre 1989, avec
la chute du mur de Berlin. Des réves de paix émergérent immédiatement dans le monde entier. Les
conditions étaient réunies pour les concrétiser et, dans certains contextes, cela fut possible: le
processus de négociation pour la Terre sainte avec les accords d’Oslo (1993), la fin du régime
d’apartheid en Afrique du Sud, la paix au Mozambique en 1992, le rapprochement des positions en
Irlande du Nord, ainsi que le retour a la paix intérieure en Amérique latine, notamment au Guatemala
et au Salvador.

Mais en I’espace de trois ans, tout fut compromis. Le conflit balkanique éclata, révélant une
horreur fratricide. Pourtant, dans 1’ex-Yougoslavie, on comptait plus d’un million et demi de
mariages mixtes: la coexistence était donc plus que possible. La guerre provoqua une véritable
hécatombe, y compris au sein des familles. S ensuivirent les conflits dans la région des Grands Lacs,
au Burundi, en Ouganda, en République démocratique du Congo, et jusqu’a aujourd’hui, sans
interruption. Quel tragique gaspillage de la paix s’est produit et continue de se produire ! Non
seulement le réve d’une paix universelle s’est progressivement estompé, mais de puissantes passions
ethno-nationalistes se sont réveillées, avec une rapidité impressionnante, renversant un acquis
historique qui semblait définitif. Des foyers de haine et des inimitiés durables se sont ravivés dans
diverses régions du monde et dans différents domaines, tant politiques que religieux. Parallélement,
une nouvelle et insensée course aux armements s’est immédiatement engagge.

Avec la résurgence des nationalismes, nous avons gaspillé la paix. La mondialisation, que
1’Occident — Europe comprise — a diffusée jusqu’aux confins de la planéte, s’est réalisée presque
exclusivement sous I’angle du marché, en négligeant la promotion d’une redistribution effective des
richesses. Des inégalités insupportables, soutenues par un hyperindividualisme et un
hypernationalisme corrélatif, ont conduit individus et peuples a se replier sur eux-mémes. Les
conséquences ont été ameres: multiplication des murs et des guerres aux colits humains incalculables.
Le pape Frangois a averti: «Chaque guerre laisse le monde pire qu’il ne ’a trouvé. La guerre est un
échec de la politique et de I’humanité, une reddition honteuse, une défaite face aux forces du maly.

La décision relative a la guerre, telle qu’elle est formulée dans la Constitution italienne, ne doit
pas €tre remise en cause, mais au contraire approfondie. Comment ne pas évoquer la réflexion de
Luigi Sturzo ? Le prétre sicilien avait suivi le débat intense qui traversa le monde catholique aprés la
Premiére Guerre mondiale, que Benoit XV tenta d’arréter en la qualifiant d’«inutile massacre». Face
a un conflit aussi dévastateur, un débat s’ouvrit parmi les catholiques, remettant en question la notion
de «guerre juste». Sturzo proposa I’abolition du «droit a la guerre», en identifiant d’autres moyens
pour résoudre les tensions et les conflits. Il reprit cette idée aprés la Seconde Guerre mondiale, et sa
thése demeure d’une clarté saisissante. Pourquoi ne pas la reconsidérer aujourd’hui, face au retour de
la perspective d’un possible conflit nucléaire tactique ? Les catholiques ne peuvent ignorer les
avancées du magistére des derniers papes en ce qui concerne le dépassement de la doctrine de la
«guerre juste».



2. Repartir de I’Europe

Nous sommes convaincus que I’Europe doit retrouver son ame afin de contribuer a un nouvel
ordre international, tout en redonnant de la force aux Etats qui la composent. Tel fut
I’enseignement des années quarante du siécle dernier: face a 1’effondrement du nazifascisme,
certains catholiques, aux cOtés de certains laics, s’engagerent pour imaginer les contours d’un
nouvel avenir pour I’Italie, pour I’Europe et pour un nouvel agencement international. Nous
croyons que I’heure est venue — et ¢’est maintenant — pour les chrétiens d’Europe de retrouver un
¢élan afin de dessiner les traits d’une «nouvelle Europe» capable de susciter 1’adhésion et de
mobiliser les consciences en faveur d’un nouvel ordre international. Il s’agit d’une tiche qui
concerne, naturellement, tous les peuples; mais I’Europe, en puisant dans ses racines, peut offrir
aux peuples un appui précieux et peut-étre indispensable.

L’¢élection méme du pape Léon XIV le suggere. Par le choix de son nom et par la motivation
invoquée, le pape Léon XIV renvoie a I’esprit qui avait conduit son prédécesseur Léon XIII a
proposer, a travers 1’encyclique Rerum Novarum, une vision destinée a affronter le changement
d’époque qui s’opérait a la fin du XIXe si¢cle, surtout dans le monde occidental. Or, face aux rerum
novissimarum (qu’il suffise de penser aux technologies émergentes et convergentes), n’avons-nous
pas, nous chrétiens européens, la responsabilité — avec nos amis laics et avec les femmes et les
hommes de bonne volont¢ — de prendre en charge les défis qui se présentent a nous, afin
d’instaurer un nouvel ordre mondial, notamment a travers une «nouvelle» Europe ? Nous devons
revenir nous abreuver aux sources — d’abord évangéliques — pour vivre un christianisme qui
irrigue la culture contemporaine et contribue a réaliser ce bien commun universel qui constitue la
substance méme de I’Evangile. Il ne s’agit pas d’un christianisme a visée hégémonique. Le temps
de la chrétienté est désormais derriére nous. Il ne reviendra pas. Il est indispensable de vivre et de
témoigner d’un christianisme capable d’inspirer un nouvel humanisme planétaire, a travers une
nouvelle configuration tant de I’Europe que de la planéte.

Le «changement d’époque» dans lequel nous sommes immergés — le pape Francois en parlait
souvent — peut déboucher sur la fin du monde tel que nous le connaissons. «Changement
d’époque» signifie en effet que, pour la premiere fois dans I’histoire telle que nous la connaissons,
I’étre humain peut détruire I’humanité et la création: depuis 1945 avec 1’arme nucléaire, puis a
travers les désastres provoqués par le changement climatique, et enfin par les technologies
émergentes et convergentes grice auxquelles nous pouvons transformer radicalement jusqu’a
I’humain lui-méme. Face a ce nouvel horizon — aux traits parfois apocalyptiques — aucune vision
unificatrice et prospective ne semble émerger. D’ou le désarroi et la peur, et le repli sur soi qui
s’ensuit. Le pape Jean-Paul II avait raison d’affirmer que «I’homme souffre par manque de vision».
C’est la question majeure de notre temps. Et elle est d’abord culturelle — ou, si I’on veut, pré-
politique.

Je crois qu’il est opportun que I’Europe reprenne [I’initiative. Son histoire 1’exige. Et
aujourd’hui, cette responsabilité est encore plus aigu€. Rappelons la question (rhétorique) posée par
le pape Frangois au Parlement européen lorsque lui fut remis le Prix Charlemagne: «Que t’est-il
arrivé, Europe humaniste, défenseure des droits de I’homme, de la démocratie et de la liberté?» 11 la
reprit plus explicitement dans Fratelli tutti: «<Pendant des décennies, il a sembl¢ que le monde avait
tiré les lecons de tant de guerres et d’échecs et qu’il s’orientait lentement vers diverses formes
d’intégration. Par exemple, s’est développé le réve d’une Europe unie, capable de reconnaitre des
racines communes et de se réjouir de la diversité qui I’habite. Nous nous souvenons de la ferme
conviction des Péres fondateurs de 1’Union européenne, qui désiraient un avenir fondé¢ sur la
capacité de travailler ensemble pour dépasser les divisions et favoriser la paix et la communion
entre tous les peuples du continent. L’aspiration a une intégration latino-américaine s’est aussi
renforcée et des pas ont été accomplis. Dans d’autres pays et régions, des tentatives de pacification
et de rapprochement ont porté des fruits et d’autres semblaient prometteuses». Le pape Francois
était convaincu que «la créativité, I’ingéniosité, la capacité de se relever et de dépasser ses propres
limites appartiennent a I’ame de 1’Europe». Mais nous nous demandons: ou est passée 1’ame de
I’Europe ? Comment vaincre la lassitude de D’esprit européen face a un avenir incertain?
Aujourd’hui encore, nombreux sont ceux qui regardent vers I’Europe en espérant la séve d’un
christianisme renouvelé. Beaucoup d’autres — peut-étre parce qu’ils en redoutent la force
d’inspiration — en ont peur au point d’en souhaiter la dissolution. Ce serait une tragédie



nonseulement pour les Européens, mais pour ’humanité tout entiére.

Nous sommes convaincus que I’Europe peut offrir un nouvel élan aux peuples de la terre. Et le
christianisme peut réchauffer de nouveau I’ame de I’Europe afin qu’elle retrouve la passion de sa
mission universelle. I faut aider les peuples a abandonner la logique de la force économique et
militaire comme principe directeur des relations internationales. Les chrétiens d’Europe — les
Eglises européennes, dans leurs diverses formes d’organisation — doivent se passionner de
nouveau pour une Europe au cceur et a la pensée universels. Non plus une Europe repliée sur elle-
méme comme une citadelle destinée a défendre un christianisme identitaire, minoritaire et résiduel.
Il y a urgence a voir émerger une Europe qui redécouvre la passion contagieuse d’un humanisme a
la hauteur de la personne, fondé sur une passion partagée pour I’humain, commune a tous les
peuples.

L’enjeu est décisif: une nouvelle Europe pour la nouvelle ére planétaire. Nous vivons
aujourd’hui dans un monde globalisé, confront¢ aux mémes problémes vitaux et aux meémes
menaces globales. Aucun peuple ne peut vivre séparé. La pandémie de 2020 1’a montré de manicre
dramatique: personne ne peut se sauver seul. Tous les grands défis dépassent les compétences
nationales. Et pourtant, nous assistons a un retour des nationalismes. L’Europe doit retrouver sa
passion universelle et la transmettre a tous les peuples. Relever ce défi est décisif pour la planéte.
Et, dans cet horizon, le christianisme est indispensable: il peut susciter cette passion universelle
pour le salut de tous les peuples, qui constitue sa force spirituelle et sociale, voire politique.

Les chrétiens d’Europe doivent découvrir que 1’Europe est le prochain le plus proche, méme si
— ou précisément parce que — elle apparait comme le plus lointain. L’Europe est le champ ou le
christianisme a le plus d’histoire, le plus d’expérience, le plus d’invention. C’est un héritage
exceptionnel qui nous interpelle, et qu’il serait irresponsable de laisser enfoui, inerte, sans le
reprendre et le mettre en ceuvre, alors que notre monde continue de se fragmenter. Le pape
Frangois, dans le discours cité, rappelait: «Au siécle dernier, I’Europe a témoigné a 1’humanité
qu’'un nouveau départ était possible: apreés des années tragiques de conflits tragiques, culminant
dans la guerre la plus terrible dont on se souvienne, est apparue, par la grace de Dieu, une
nouveauté sans précédent dans 1histoirew. Et il exhortait: «A la renaissance d’une Europe fatiguée,
mais encore riche d’énergies et de potentialités, I’Eglise peut et doit contribuer».

Il faut donc clore la phase des lamentations qui conduisent & une résignation triste.
Reconnaissons plutdt une certaine honte face a cette plainte — y compris celle, stérile et attristante,
entre conservateurs et progressistes — qui nous rend querelleurs tout en nous rendant totalement
sans influence. L’Evangile — ne serait-ce qu’un seul mot, pourvu qu’il soit véritablement
évangélique — appelle a une créativité nouvelle. Les Eglises d’Europe doivent redevenir un sujet
qui regarde, non un objet que I’on regarde, si nous voulons habiter les signes de I’histoire en
rendant témoignage au regard de Jésus. Nous nous regardons trop de I’intérieur, et nous nous
préoccupons trop de la manicre dont les autres nous regardent. Nous regardons trop peu le monde,
et nous écoutons trop peu le cri d’aide qui monte surtout des plus pauvres.

3. Revenir a I’Evangile: Jésus, la foule, les disciples

Rouvrons ’Evangile! 11 est une image emblématique que les évangélistes nous proposent et qui
peut constituer le chemin a reprendre: 1’icone de «Jésus, la foule et les disciples». Trois acteurs
(plus un) y apparaissent. Le premier est Jésus, celui qui prend I’initiative, semant paroles et signes
de la venue du Royaume sans «faire acception des personnes» (cf. Ac 10,34). Sous des formes
diverses, Jésus porte une attention particuliére a ceux qui sont «séparés» de Dieu et «abandonnésy
par la communauté (les pécheurs et les pauvres, dans le langage évangélique). Par ses paroles et ses
actes, il offre la libération du mal et la conversion a I’espérance, au nom de Dieu, Pére de tous les
tres humains.

Le deuxiéme acteur est la foule qui le suit sur le chemin, et parfois méme le poursuit jusqu’a le
devancer. C’est a la foule (aux diverses foules, a I’intérieur comme a I’extérieur d’Israél) que Jésus
adresse 1’annonce évangélique. Il ne s’adresse pas seulement a quelques initiés ou ¢€lus. Jésus met
la foule en contact direct avec le don de Dieu, qui est lui-méme, souvent d’une maniére qui
surprend et parfois scandalise les témoins. Jésus accueille comme interlocuteurs tous ceux qui
appartiennent a la foule: il écoute les protestations passionnées de la femme cananéenne (Mt 15,21-

10



28), qui ne peut accepter d’étre exclue de la bénédiction qu’il apporte; il se préte au dialogue avec
la Samaritaine (Jn 4), malgré sa condition de femme socialement et religieusement compromise; il
sollicite I’acte de foi libre et reconnaissant de 1’aveugle-né (Jn 9), que la religion officielle avait
relégué hors du périmétre de la grace.

Parmi ceux qui suivent Jésus, le troisieme acteur se détache nettement: les apdtres et les
disciples, appelés a une médiation autorisée entre Jésus et la foule. Leur entrée en scéne coincide
avec I’appel, qui n’est pas précédé d’une histoire de guérison et de conversion: 1’appel de Jésus est
le fondement méme de leur guérison et de leur conversion, de la bénédiction et de la communion
qui leur sont offertes. Il ne s’agit pas d’un privilége, mais d’un ministére, d’un service. Grace au
don de I’Esprit, ils doivent garder la place de Jésus, sans toutefois s’y substituer, afin qu’il demeure
possible de le rencontrer.

Jésus, la foule, les apotres et les disciples: telle est 1’icone & contempler pour que 1’Eglise de
notre temps devienne toujours davantage ce qu’elle est au plan évangélique. Aucun des trois
acteurs ne peut sortir de scéne. Si Jésus vient 4 manquer et qu’un autre prend sa place, I’Eglise
devient un contrat entre les apotres et la foule, dont le dialogue synodal finira par suivre la logique
du jeu politique. Sans les apdtres, autorisés par Jésus et instruits par 1’Esprit, le rapport a la vérité
évangélique se rompt et la foule demeure exposée a un mythe ou a une idéologie sur Jésus, qu’elle
I’accueille ou qu’elle le rejette. Sans la foule, la relation des apdtres a Jésus se corrompt en une
forme sectaire et autoréférentielle de la religion, et 1’évangélisation perd sa lumiére, qui est une
révélation de Dieu s’adressant a tous, directement, en offrant son salut.

Dans ce cadre survient ensuite 1’acteur «en plus»: le quatrieme, 1’antagoniste, qui introduit sur
la sceéne la séparation diabolique des trois autres. Face a la perspective dérangeante de la croix,
certains disciples s’en vont et des foules changent d’humeur. L’insidieuse force de division — qui
contrariec un chemin commun — se manifeste indifféremment sous les formes de la rigueur
religieuse, de I’injonction morale qui se présente comme plus exigeante que celle de Jésus, et de la
séduction d’une sagesse politique mondaine qui se veut plus efficace qu’un discernement des
esprits. Pour se soustraire aux tromperies du «quatriéme acteur», une conversion continue est
nécessaire. L’épisode du centurion Corneille (Ac 10), préfiguration de ce «concile» de Jérusalem
(Ac 15), référence cruciale pour une Eglise synodale, est a cet égard emblématique.

La question de fond a poser est simple et exigeante: comment étre avec Jésus, avec la foule et
avec les disciples, en cette heure de I’histoire? Il n’existe pas de christianisme parfait qui se serait
réalisé un jour et qu’il nous suffirait d’appliquer aujourd’hui. Il n’a jamais existé et n’existera
jamais, dans I’histoire, de christianisme parfait: toute communauté chrétienne devra toujours se
convertir et s’humilier face a ses insuffisances, et se confronter a la Parole de Dieu qui ne cesse de
I’inspirer. Telle est la grande exigence pour chaque génération chrétienne — y compris la ndtre —,
méme au milieu des défauts et des imperfections propres a la réalisation historique de la
communauté chrétienne.

Une conviction doit étre réaffirmée: au fil de 1’histoire, nous ne nous éloignons pas d’une pureté
originelle a laquelle il faudrait revenir; nous nous rapprochons plutdt, jour apres jour, d’un
éclaircissement de notre destination, dont nous comprenons toujours davantage: un éclaircissement
qui, précisément, devait attendre son temps pour &tre compris et mis en ceuvre.

Nous devrions retrouver le regard de Dieu, comme I’écrit Jean: «Dieu a tant aimé le monde
qu’il a donné son Fils unique» (Jn 3,16). Dieu aime le monde, y compris ce monde qui s’appelle
I’Europe, et, a travers I’Europe, le monde entier. Que furent, du reste, les impulsions missionnaires
parties précisément de 1’Europe, malgré toutes les fautes commises sur le versant colonial? N’est-il
pas alors urgent de reprendre I’initiative dans le cadre de la formation d’une politique européenne a
la hauteur de ’humanisme spirituel de la communauté, qui, dans le moment historique présent,
peut prendre I’ampleur d’une question d’époque? Les politiques dominantes apparaissent de plus
en plus polarisées sur ’humanisme matériel de la collectivité. Et cela, en Europe, signifie, outre un
réductionnisme éthique de la coexistence civile, une défense obtuse des privileges accumulés au fil
des décennies de gouvernance démocratique. Malheureusement, cet avantage, trés mal géré par la
culture des droits humains et du bien-étre diffus, s’est rapidement épuisé.

11



4. Eglise et société: une histoire unique

Les chrétiens d’Europe sont appelés a redécouvrir leur responsabilité a 1’égard des peuples
européens. Il faut malheureusement constater une dangereuse tendance a 1’autoréférentialité au sein
des communautés chrétiennes d’Europe. Certes, nul n’ignore 1’existence de difficultés internes,
dont certaines sont trés sérieuses. Toutefois, le fait de se concentrer exclusivement sur celles-ci
freine non seulement la dimension missionnaire — et donc planétaire, qui est constitutive du
christianisme — ainsi que I’indispensable fermentation évangélique de la société, mais affaiblit
¢galement la vie méme de la communauté ecclésiale. Il en résulte un double appauvrissement, tant
a Pintérieur qu’a I’égard de la société.

Un sursaut spirituel et culturel est indispensable pour lancer un mouvement large et pluraliste de
réflexion sur le présent et 1’avenir de I’Europe et du monde. Sur ce terrain, nous, chrétiens
européens, accusons un retard préoccupant. Nous devons nous laisser interpeller par I’Evangile afin
de redonner une ame nouvelle & I’Europe. Seule une Eglise renouvelée pourra aider la société
européenne a devenir plus fraternelle et plus solidaire. Nous savons en effet qu’il n’existe pas deux
histoires distinctes — ['une des chrétiens et 1’autre de la société civile — pas plus qu’il n’existe
deux cités, 'une catholique et I’autre civile. Il n’existe qu’une seule grande histoire qui concerne
tous. Le christianisme européen doit retrouver une vitalité nouvelle pour inspirer I’Europe de
demain a devenir une maison commune pour tous, comme ce fut le cas par le passé.

Une alliance avec les autres humanismes, avec les autres cultures et avec les autres histoires
s’impose d’urgence. Il est nécessaire d’accepter la fécondation réciproque. Chrétiens, autres
croyants et humanistes laics — dans une alliance renouvelée — peuvent libérer 1’Europe de la
prison de 1’égocentrisme nationaliste et «engendrer» une nouvelle «réalité» capable de vivre et
d’agir non seulement pour elle-méme, mais aussi pour le monde.

Des germes et des lumiéres existent déja, qui permettent d’imaginer une nouvelle maniére de
penser et de vivre I’Europe au début du troisiéme millénaire. Nous devons sortir de la prison du
«moi» pour promouvoir le «nousy, afin de faire renaitre cette tension vers le «social» qui fait partie
de I’ADN du christianisme. Une lecture attentive des Ecritures et de la Tradition nous rappelle que
le christianisme est social ou qu’il n’est pas. Benoit X VI, dans I’encyclique Spe Salvi, s’interrogeait
sur la maniére dont s’était affirmé, a 1’époque moderne, un christianisme individualiste incitant
chaque fidele a sauver sa propre ame, alors que I’ensemble de la tradition biblique nous enseigne
que nous nous sauvons ensemble, comme un peuple, ou que nous ne nous sauvons pas.

Il convient de méditer a nouveau ces paroles de Benoit XVI: «Henri de Lubac, a partir de la
théologie des Péres dans toute son ampleur, a pu montrer que le salut a toujours été compris comme
une réalit¢ communautaire. La Lettre aux Hébreux parle elle-méme d’une “cité” (cf. 11,10.16;
12,22; 13,14) et donc d’un salut communautaire. En cohérence avec cela, le péché est compris par
les Péres comme la destruction de 1’unité du genre humain, comme fractionnement et division.
Babel, lieu de la confusion des langues et de la séparation, se réveéle comme 1’expression de ce qui,
a la racine, est le péché. Et ainsi, la “rédemption” apparait précisément comme le rétablissement de
I’unité, dans laquelle nous nous retrouvons de nouveau ensemble dans une union qui se dessine
dans la communauté mondiale des croyants» (Spe Salvi, 14).

5. Une nouvelle culture politique

Voici donc la question cruciale: est-il possible d’imaginer une vocation renouvelée du
christianisme européen, capable de conjuguer 1’adoration de Dieu en esprit et en vérité — qui passe
indiscutablement par la responsabilité de I’amour du prochain — avec la passion pour le destin de
la société civile, congue démocratiquement comme un sujet culturellement pluriel et politiquement
auto-gouverné? Le christianisme européen — dans toutes ses expressions, y compris dans sa
dimension politique — ne doit-il pas redécouvrir la passion d’un avenir nouveau, tant pour le
continent européen que pour la planéte entiére? C’est 1a I’interrogation d’un christianisme appelé a
reprendre I’initiative dans un contexte ou les politiques dominantes apparaissent de plus en plus
polarisées autour d’un humanisme matériel de la collectivité.

L’Europe est le champ ou le christianisme a accumulé le plus d’histoire, d’expérience et de
capacité d’invention. Cet héritage doit précisément interpeller les chrétiens européens

12



d’aujourd’hui, afin qu’ils reprennent entre leurs mains le trésor de foi et d’humanisme et réveillent
une Europe qui se fragmente sous I’effet d’égoismes souverainistes. Il convient de retrouver et de
reconfigurer la tension vers 'universalité inhérente au message chrétien tel qu’il a été vécu au
cours de I’expérience séculaire européenne. Malgré une longue histoire faite d’épreuves et
d’erreurs, le christianisme européen porte encore en lui cette tension profonde qui a conduit
I’Europe — et I’humanité — vers la démocratie, les droits humains et les sciences de la nature.

La diffusion de ces traits de civilisation, dans leur forme actuelle, présente une dynamique a la
fois d’une popularité massive et d’'une dramatisation inquiétante: il n’existe plus de peuples —
quelle que soit leur anthropologie ou leur religiosité — qui puissent se soustraire aux
développements issus de I’invention européenne, qu’il s’agisse de 1’économie de marché, de la
justice contractuelle ou de I’instrumentalité technique. En ce sens, on peut dire que 1’Europe
dépasse 1’Occident et qu’elle peut agir comme levain pour 1’ensemble de la planéte.

Il est vrai que I’atmosphere engendrée par le capitalisme financier de la compétition néolibérale,
de la substitution technologique et de I’individualisme éthique accentue paradoxalement un climat
de «tous contre tous» qui émerge partout dans le monde. Des pays aux cultures nobles et
millénaires sombrent dans des guerres commerciales, des guerres civiles, des guerres de frontieres,
de souveraineté ou de prestige. De méme, a I’intérieur méme de ces sociétés, surgissent de plus en
plus fréquemment — pour des raisons analogues — des pulsions agressives dont 1’appareil
émotionnel ne percoit ni le danger ni, souvent, les véritables horreurs de leurs effets.

Face a ces scénarios préoccupants, le christianisme européen doit retrouver une mission
proactive et prophétique, afin de contribuer a 1’élaboration d’un horizon humaniste planétaire, seul
capable d’ouvrir la voie a un avenir pacifique. Il est urgent de reprendre I’initiative pour favoriser
I’émergence d’une culture politique européenne a la hauteur de ’humanisme spirituel de la
communauté, qui peut, dans le contexte actuel, revétir la portée d’une question d’époque.

L’augmentation du bien-&tre ne se distribue nullement de maniére automatique; au contraire, les
inégalités croissent de facon exponentielle et commencent a fragiliser les fondements mémes des
promesses d’une citoyenneté protégée et régulée selon la justice. La culture des droits humains,
quant a elle, évolue avec une vigueur croissante vers le culte obsessionnel d’une liberté individuelle
indiscriminée, fondée sur la manipulation arbitraire de tous les liens fondamentaux: ceux de 1’éros
et de la génération, du soi et du corps, du bien-étre individuel et du bien commun. Cette
manipulation, habilement encouragée par I’économie néolibérale de la consommation et soutenue
par les protocoles technologiques de la performance, engendre des formes — le plus souvent
inconscientes — d’accoutumance et de contrainte mentale que [’histoire des relations entre
pouvoirs idéels et libertés réelles n’avait jusqu’a présent jamais rendues possibles.

Un christianisme européen a la hauteur de la situation doit clore la phase des lamentations liées
a I’affaiblissement d’une forme d’assistance spirituelle de la citoyenneté propre a I’Eglise d’Etat et
a la religion civile. Il doit méme reconnaitre avec une certaine honte I’embarras suscité par ces
plaintes: tandis que nous, Européens, nous interrogeons sur la maniére de rendre le christianisme
«plus attractif» sur le marché du bien-étre psychophysique, des milliers de croyants sont
odieusement persécutés et de nombreuses communautés sont violemment poussées vers
I’extinction.

I1 est également indispensable de réaffirmer 1’urgence de 1’unité des chrétiens. L’cecuménisme
contemporain semble souvent se réduire & des formes de célébration et de dévotion, au risque de
perdre sa profondeur théologique et culturelle. Il convient de se demander avec sérieux si les
christianismes souhaitent réellement se réconcilier et si les communautés chrétiennes sont
pleinement conscientes de la marginalisation a laquelle la division de la foi condamne la révélation
de I’Evangile. L’Europe a été profondément marquée — dans ses richesses comme dans ses
contradictions — par les trois traditions chrétiennes: catholique, orthodoxe et protestante. Si le
christianisme est né hors d’Europe, ¢’est néanmoins en Europe qu’il a recu son empreinte culturelle
et intellectuelle historiquement la plus efficace. La division des chrétiens en Europe — et ailleurs
— demeure un scandale dont I’acuité semble s’étre émoussée. 11 est tout aussi surprenant que 1’élan
unitaire issu du Concile Vatican II se soit largement affaibli.

La mise a jour récente de la «Charte cecuménique», qui propose une attention commune
renouvelée entre les chrétiens d’Europe, constitue un signe d’espérance. L’appel conjoint a
célébrer, en 2033, une rencontre entre toutes les Eglises chrétiennes, ne serait-ce que pour fixer une
date commune de Paques, pourrait représenter une €tape significative.

13



Une autre dimension est tout aussi décisive: celle d’une Europe chrétienne, juive et laique qui
assume la responsabilité¢ de tisser de nouvelles relations avec les autres religions largement
présentes sur son territoire, afin de les associer a un projet de fraternité planétaire. Les trois
religions abrahamiques sont appelées a retrouver une perspective universaliste fondée sur une
origine commune en Dieu et une destination commune en Dieu. S’y ajoute la frontiere du dialogue
renouvelé entre les religions et la raison laique. C’est-a-dire, la foi chrétienne — dans ses trois
traditions —, les autres grandes religions du monde et la raison occidentale, avec la démocratie
politique, peuvent devenir des acteurs déterminants du dialogue interculturel et interreligieux, avec
pour objectif directeur I’affirmation des droits humains universels.

Cette dynamique inédite de témoignage désintéressé de 1’expérience religieuse requiert un
véritable dialogue interculturel. C’est la troisiéme frontiére a explorer, qui exige une créativité de
source. A cet égard, les intellectuels dignes de ce nom sont interpellés en premier lieu. Dans la
conjoncture actuelle, encore marquée par des initiatives privées certes généreuses mais
fragmentaires, I’Europe est appelée a redécouvrir sa vocation au dialogue avec ses partenaires
religieux et culturels, afin d’identifier une raison de la nature et, par conséquent, un droit naturel
pour I’étre humain et sa maniére d’habiter le monde. L’objectif est de restaurer la confiance dans la
prophétie qui engendre la créativité communautaire et de redonner vigueur a un humanisme en
chute libre.

La qualité spirituelle se nourrit d’occasions de dialogue, de réflexion, de curiosité intellectuelle,
de stimulation esthétique et de gratification de 1’apprentissage, en mobilisant toutes les synergies
possibles avec les corps intermédiaires de la société civile et en en créant de nouvelles. Enfants,
jeunes et adultes perdent progressivement le langage, la capacité et le golt de la narration
existentielle, de la communication intérieure, de la richesse métaphorique des affects, des émotions
et des mouvements de I’ame. Les villes, elles aussi, perdent leur ponctuation humaniste.

6. Un humanisme planétaire

L’utopie qui anime ces pages consiste a suggérer au christianisme institutionnel que, dans la
conjoncture actuelle, plutdt que de suivre le fil de sa crise institutionnelle — cette autoréférentialité
évoquée précédemment — il lui revient de s’engager dans le déchiffrement du kairos de la
mutation anthropologique que nous vivons en cette époque. Il s’agit de comprendre ce moment de
I’histoire comme un temps opportun pour vivre et communiquer I’Evangile du Royaume. Avec
créativité et urgence, il convient de promouvoir un sursaut spirituel, moral, culturel et politique afin
de s’orienter vers ce que l’on peut appeler un «nouvel humanisme planétairey, c’est-a-dire un
monde ou les peuples retrouvent une harmonie entre eux et avec la création. Tel est le grand
message que Pape Francois nous a légué et que Pape Léon XIV a repris. Il s’agit d’un défi
d’époque, qui requiert des femmes et des hommes de bonne volonté, croyants et non-croyants, unis
pour imaginer — avec une audace créative — |’avenir nouveau dont la planéte entiére a besoin.

Le cri de désespoir — qui est aussi un appel a I’aide — qui monte du monde et de I’Europe est
assourdissant: les sociétés s’habituent a la guerre, tandis que les inégalités augmentent et que la
passion pour les idéaux s’anesthésie. Un vide semble tout engloutir, y compris les conquétes
humaines les plus remarquables accumulées au fil des si¢cles. Une violence brute empoisonne les
relations et I’égocentrisme vide les consciences: les passions deviennent tristes et sans espérance,
les pensées s’affaiblissent et les afflictions se fragilisent. La démocratie elle-méme est menacée.
L’humanisme court un risque d’extinction, pris entre les coups conjugués des extrémismes opposés
des fondamentalismes religieux et du matérialisme technocratique. Dans ce vide, les jeunes sont
compréhensiblement attirés par la promesse de sécurité offerte par ces extrémes. Beaucoup errent
comme des météorites dans 1’espace, s’engageant sur des trajectoires de collision aléatoires et
souvent mortelles. Le monde qui se fragmente en égoismes individuels et collectifs nous concerne
directement, car il sape I’Evangile de I’amour et de la fraternité universelle.

Le christianisme institutionnel actuel — nous le répétons — demeure excessivement replié sur
lui-méme et sur les problémes internes des Eglises, qui existent bel et bien et sont parfois graves. Il
est toutefois urgent que le christianisme européen adopte une posture plus propositionnelle et plus
attractive s’il veut encourager I’Europe a devenir un sujet moteur du nouvel humanisme planétaire.
Un christianisme répétitif ou simplement réorganisé ne suffit pas. L’écart entre foi et culture, entre

14



Eglises et société, est devenu dramatique. Tandis que la sécularisation pousse a se passer de la
religion, des politiques de plus en plus «extrémes» instrumentalisent des croyants «extrémes»
comme soutien. Les chrétiens peuvent et doivent promouvoir une Europe comme espace ou
pratiquer une alliance large pour édifier une société véritablement humaine.

C’est en Europe, en effet, que la relation entre religion et politique a connu le plus long
développement historique. Le christianisme, conjointement avec I’humanisme des Lumiéres, a
¢élaboré de manicre originale et positive son rapport a la société et a la politique elle-méme. Cet
héritage doit étre réinterprété et proposé a nouveau sous des formes et dans des termes renouvelés.
Des erreurs, parfois graves, ont certes été commises par le passé; néanmoins, au cceur profond du
christianisme européen subsiste encore cette tension qui a conduit les peuples vers la confiance
dans la démocratie, la force des droits humains et I’estime pour la science.

Face aux scénarios préoccupants qui se dressent devant I’humanité tout enticre, les chrétiens
d’Europe ont la responsabilité de retrouver une mission proactive et prophétique. Il convient de
reprendre I’initiative en faveur d’une culture politique a la hauteur de I’humanisme spirituel de la
communauté. Les politiques dominantes, malheureusement, se polarisent de plus en plus autour
d’un humanisme matériel de la collectivité. En Europe, cela se traduit, outre un réductionnisme
éthique de la coexistence civile, par une défense obtuse de priviléges accumulés au fil des
décennies de gouvernance démocratique. Cet avantage, trés mal géré par la culture des droits
humains et du bien-étre diffus, s’épuise rapidement. Il suffit de considérer le drame des inégalités,
qui ont augmenté malgré la croissance du bien-étre. La culture des droits humains évolue par
ailleurs avec vigueur vers un culte obsessionnel de la liberté individuelle, entendue comme
manipulation arbitraire de tous les liens fondamentaux: de I’éros et de la génération, du soi et du
corps, du bien-étre individuel et du bien commun. Cette manipulation, habilement encouragée par
I’économie néolibérale de la consommation et soutenue par les protocoles technologiques de la
performance, génére des formes — le plus souvent inconscientes — d’accoutumance et de
contrainte mentale que ’histoire des relations entre pouvoirs idéels et libertés réelles n’avait
jusqu’ici jamais rendues possibles.

7. Des racines culturelles non ethniques

Pour saisir adéquatement 1’horizon du nouvel humanisme planétaire, une réflexion plus
attentive est nécessaire afin de reconsidérer le sens des racines judéo-chrétiennes de 1’Europe.
Toute perspective a caractére ethnique doit étre résolument écartée. On pourrait dire que les racines
les plus anciennes — mais non les moins importantes — de I’Europe ne sont pas européennes, mais
extra-européennes, asiatiques pourrait-on dire. Les recherches historiques et anthropologiques
montrent que les populations européennes descendent de groupes venus d’Asie centrale, ayant
migré vers 1’Ouest en passant par le bassin méditerranéen et les plaines d’Europe centrale. C’est
précisément de 1a qu’est né le paradoxe ayant conduit le nazisme a affirmer la supériorité¢ de la
«race» aryenne sur les autres, en utilisant comme symbole la croix gammée, issue de I’Inde du
Nord. Il convient de rappeler que les populations européennes descendent d’immigrants provenant
d’un autre continent. Cela montre que le phénoméne migratoire — qui concerne I’Europe depuis
ses origines — fait partie intégrante de I’histoire humaine. Les Européens ne se distinguent donc
pas des autres peuples par des critéres de «sang»: comme I’a établi la science, I’humanité est
largement métissée et ne peut étre ramenée a des lignées génétiques nettement séparées.

La géographie confirme également que les migrations depuis 1I’Asie centrale découlent du lien
qui unit ’Europe au vaste ensemble continental euro-afro-asiatique, dont 1I’Europe constitue, en
réalité, une appendice relativement réduite. Son histoire la plus ancienne s’inscrit, sans surprise,
dans celle de la grande ecumene euro-afro-asiatique, dont la Route de la Soie — redevenue
actuelle avec D’initiative chinoise «One Belt One Road» — a constitué 1’un des témoignages les
plus significatifs. En d’autres termes, la séparation entre 1’Europe et 1’Asie — souvent invoquée
pour opposer valeurs civiques et modeles sociaux, comme la liberté occidentale et le despotisme
asiatique — n’a rien de «naturel». L’Europe a commencé a exister lorsque quelqu’un a tracé une
frontiére la ou auparavant personne n’en voyait: celle qui sépare aujourd’hui la Gréce et la Turquie,
ou plus précisément la Turquie européenne de la Turquie asiatique, en traversant la métropole

15



d’Istanbul. 11 s’agit d’une frontiere peu évidente sur le plan géographique, née de raisons
historiques, auxquelles renvoie la grande épopée de la guerre de Troie racontée par Homeére.

L’incertitude de la fronti¢re orientale a ainsi marqué 1’ensemble de I’histoire européenne. Dans
de nombreuses représentations ultérieures, la Gréce elle-méme — pourtant premier noyau de
I’Europe — a été placée en marge, voire en dehors, des représentations de I’Europe, notamment
durant la longue période de 1’offensive ottomane, lorsque Vienne était considérée comme 'ultime
avant-poste européen. Un sort analogue a été réservé, de maniére encore plus évidente, a la Russie,
tour a tour incluse ou exclue de ces représentations. En somme, 1I’Europe présente une question de
frontiéres orientales jamais clairement définies, les populations occidentales ayant tendance a
exclure les territoires plus orientaux, tandis que les populations orientales tendent a les inclure —
comme 1’affirmait Jean-Paul II lorsqu’il parlait d’'une Europe unie «de 1’ Atlantique a I’Oural», bien
avant D’effondrement du systéme soviétique. C’est peut-€tre la le signe le plus manifeste d’une
identité qui a toujours été¢ moins faconnée par la géographie que par I’histoire.

8. Athenes, Rome, Jérusalem... et les mégapoles

Si I’on voulait esquisser, en trés grande synthése, 1’identité européenne, on pourrait la
rassembler autour de trois villes-symboles: Athénes, Rome et Jérusalem (cette derniére n’étant
d’ailleurs pas située sur le sol européen). Comme on le sait, Athénes incarne la tradition de la polis
ainsi que celle de la rationalité européenne qui, au XVIII® siécle, prendra le nom de Lumicres.
Rome, quant a elle, est la ville symbole de la loi et du droit: c’est a Rome qu’a été formulé I’adage
ubi societas, ibi ius. 11 suffit ici de rappeler I’épisode de saint Paul qui, face a la condamnation
prononcée par la loi locale, réplique avec fierté: civis romanus sum. On devient citoyen de Rome
parce que les institutions publiques reconnaissent les droits des personnes. Enfin, Jérusalem. Bien
qu’elle ne soit pas située sur le sol européen, elle a toujours été revendiquée comme faisant partie
de I’espace européen: les croisades, avant méme de poursuivre un objectif de conquéte, entendaient
affirmer son appartenance a cet espace. Jérusalem renvoie a la foi chrétienne, en étroite relation
avec la foi juive et la culture sémitique.

L’Européen est donc celui qui construit la coexistence civile sur le fondement du droit et de la
loi, mais aussi celui qui se reconnait dans la tradition évangélique. Mentionner ces trois villes et ce
qu’elles représentent ne signifie toutefois ni ignorer ni exclure d’autres influences importantes,
telles que celles exercées, a plusieurs reprises, par la culture arabe.

Les trois traditions incarnées par Athénes, Rome et Jérusalem ont traversé des périodes
difficiles, notamment celles marquées par de nouveaux mouvements migratoires, que 1’on désigne
habituellement comme des invasions barbares. Bien qu’il se soit agi de bouleversements profonds,
ce sont précisément les héritages représentés par ces trois villes qui ont permis de souder I’ancien et
le nouveau. Le role joué a cet égard par 1’Eglise — et en particulier par le monachisme bénédictin
— est bien connu: il a favorisé la rencontre entre 1’héritage classique et les nouvelles populations
immigrées, faconnant, a la lumiére du christianisme, les fondements culturels et axiologiques de
I’Europe moderne. Le paysage architectural et urbanistique qui caractérise encore aujourd’hui
I’Europe s’est constitué a travers cette synthése entre des apports divers, unifiés par une méme
vision.

Aujourd’hui, les traditions idéales, morales et culturelles représentées par ces trois villes sont
parfois pergues comme opposées les unes aux autres. Ces derniéres années, en particulier, le débat
sur les racines chrétiennes de 1’Europe a été animé par des discussions opposant culture laique et
culture chrétienne. Il s’agit toutefois d’une opposition relativement récente, qui oublie que les
différentes traditions européennes se sont développées a partir de racines communes et de maniére
étroitement imbriquée. Méme si, dans le contexte du XIXe siecle, laics et catholiques se sont
affrontés durement sur le role public de 1’Eglise, leurs valeurs profondes étaient, & bien des égards,
similaires. Si aujourd’hui semblent apparaitre des divergences parfois radicales — par exemple sur
des questions majeures telles que la famille et la vie — ce n’est pas parce que ces traditions seraient
soudain devenues incompatibles, mais au contraire parce que I’on en perd la compréhension
historique profonde. Le conflit nait souvent de radicalismes idéologiques, d’un c6té comme de
I’autre, qui déforment le sens profond de traditions différentes mais unies par des références
¢éthiques et anthropologiques communes.

16



9. La ville: laboratoire d’une culture du don

Une nouvelle culture du «nous» exige que les chrétiens se mettent au service de la polis afin
qu’elle devienne une «maison pour tousy». Cela suppose I’engagement de I’ensemble des «corps»
sociaux qui la composent, en vue de promouvoir un ordre social polyarchique capable de renforcer
la démocratie. A la base de cette dynamique, I’intuition de Paul VI sur la mission «polyarchique»
des laics chrétiens dans la vie politique, économique et sociale de la cité retrouve aujourd’hui une
actualité particuliere. Le pape Montini — qui, dans sa jeunesse, fut I'un des promoteurs du Code de
Camaldoli et de la reconstruction de I’Italie apres la chute du fascisme et la tragédie de la Seconde
Guerre mondiale — I’exprime de maniére exemplaire dans Evangelii Nuntiandi:

«Les laics, que leur vocation spécifique place au cceur du monde et a la téte des taches
temporelles les plus diverses, doivent exercer par la méme une forme singuliere d’évangélisation.
Leur tache premicre et immédiate n’est pas I’institution et le développement de la communauté
ecclésiale — role propre des pasteurs — mais la mise en ceuvre de toutes les potentialités
chrétiennes et évangéliques, cachées mais déja présentes et actives dans les réalités du monde. Le
champ propre de leur activité évangélisatrice est le vaste et complexe monde de la politique, de la
réalité sociale et de I’économie; mais aussi celui de la culture, des sciences et des arts, de la vie
internationale, des moyens de communication sociale; ainsi que d’autres réalités particulierement
ouvertes a I’évangélisation, telles que 1’amour, la famille, 1’éducation des enfants et des
adolescents, le travail professionnel et la souffrance.

Plus il y aura de laics imprégnés de I’esprit évangélique, responsables de ces réalités et
explicitement engagés en leur sein, compétents pour les promouvoir et conscients de devoir
développer toute leur capacité chrétienne, souvent tenue cachée et étouffée, plus ces réalités, sans
rien perdre ni sacrifier de leur dimension humaine, mais en manifestant une dimension
transcendante souvent ignorée, se mettront au service de 1’édification du Royaume de Dieu et, par
conséquent, du salut en Jésus-Christ» (n. 70).

10. «Pouvoir douxy et universalisme européen

Parmi les résultats les plus significatifs du développement historico-culturel européen, on peut
mettre en évidence deux perspectives, deux idéaux particuliérement importants.

Le premier est celui d’un «pouvoir doux». En Europe, en effet, se sont progressivement
imposés — lentement et au prix d’efforts considérables, mais de maniére profonde — le respect
de la dignité humaine et le dépassement de 1’ancienne loi du bouc émissaire. Les racines judéo-
chrétiennes et celles des Lumiéres ont contribué a désacraliser, a maitriser et a affiner le pouvoir
de ’homme sur ’homme: un pouvoir inhérent a la vie en société et capable de produire des
effets terribles. Ce n’est pas un hasard si, précisément en Europe, la politique a été séparée de la
religion (I’opposition n’est pas entre «César et Dieu», mais entre «Dieu et Mammony): la
souveraineté a fait 1’objet de multiples limitations, la séparation des pouvoirs s’est
progressivement imposée, les principes libéraux se sont diffusés, la démocratie a été pensée et
pratiquée, etc. Ainsi, I’Europe a exercé une autorité de référence pour I’ensemble de la planéte.
La reconnaissance des droits humains a des racines européennes. Et il appartient a la tradition
européenne d’articuler 1I’exercice du pouvoir a la protection des citoyens: des rois thaumaturges
médiévaux a I’Etat-providence moderne, en Europe le pouvoir est appelé a prendre soin de la vie
des femmes et des hommes qui composent la communauté.

La deuxiéme perspective idéale de I’Europe est son universalité «innée». On pourrait dire que
le génie européen se reconnait dans une capacité a se rapporter a d’autres régions du globe et a
«penser» le monde entier dans une vision universelle, propre a la tradition judéo-chrétienne. Le
christianisme est, par nature, universel. C’est pourquoi I’Europe s’est également congue comme
un sujet historique se construisant et s’organisant autour de principes, d’objectifs et d’initiatives
susceptibles d’impliquer le monde entier. Cette impulsion a produit un projet particulierement
marquant dans I’histoire des cinq derniers siécles: le projet de 1’Occident. Naturellement, la
maniére dont les Européens ont mis en ceuvre l'universalité a souvent été condamnable,
notamment lorsqu’ils ont prétendu imposer par la force I’hégémonie européenne. Pourtant,
I’ouverture d’horizons embrassant 1’humanité tout entiére demeure fondamentalement valable; et

17



certaines tendances actuelles au repli des Européens sur eux-mémes sont, au contraire,
préoccupantes.

11. Les raisons de |’Europe unie

Ces racines fondent également les raisons contemporaines de 1’Europe unie telle qu’elle
apparait au cours du XXe¢ si¢cle. Durant ce siecle, I’Occident — pour ainsi dire — est «sorti»
d’Europe: le flambeau de cet idéal d’universalité est d’abord passé entre des mains américaines,
puis il a commencé a subir la concurrence d’autres projets, ¢laborés dans des régions du monde
auparavant marginales sur la scéne internationale. L’idée d’une Europe unie s’est développée
dans un contexte de processus de mondialisation qui ne pouvaient plus étre ramenés a
’hégémonie des Etats-nations européens, avec 1’objectif non seulement d’en accompagner les
dynamiques positives, mais aussi d’en contrer les conséquences et implications négatives.

Aujourd’hui, les mouvements eurosceptiques accusent les institutions européennes de «voler»
la souverainet¢ des FEtats-nations. Il n’en est rien: ce sont plutdt certains processus de
mondialisation qui érodent les souverainetés nationales, tandis que 1’unité européenne cherche a
les protéger au moyen d’une coopération plus étroite. L’unité européenne repose sur un échange
entre indépendance et souveraineté: les Etats européens cédent des parts d’indépendance aux
institutions communautaires afin de défendre collectivement leurs souverainetés.

Le Vieux Continent s’est engagé sur cette voie dés la Premiére Guerre mondiale, en
commengant a réver d’une Europe sans guerre et enfin unie; aprés la Seconde, il a commencé a
réaliser ce réve. L’absence de conflits dans I’Europe unie depuis 1945 jusqu’a aujourd’hui
constitue une nouveauté éloquente qui n’a pas besoin de commentaires. Je voudrais aussi
rappeler un autre rdle exercé par les institutions européennes, qu’Alcide De Gasperi soulignait
déja dans une célébre conférence tenue & Bruxelles en 1948: I’Europe unie aide chaque Etat
européen a défendre et a développer la démocratie. De Gasperi pensait a 1’Italie, mais cela vaut
¢galement pour d’autres pays européens.

Naturellement, cela ne signifie pas que 1’Union européenne soit parfaite. Bien au contraire.
Mais il n’y a pas besoin de moins d’Europe: il y a besoin de plus d’Europe. Seule une Europe
plus unie et plus solidaire peut faire face aux défis de la mondialisation. Un exemple évident est
celui des migrants qui cherchent & atteindre notre continent. Il serait inhumain, injuste et
dangereux d’ignorer leurs demandes; et, du reste, les migrants constituent une ressource de
travail dont I’Europe a besoin. Mais il est clair qu’un phénoméne d’ampleur extraordinaire et
d’époque comme celui-ci ne peut étre affronté que par ’ensemble des Européens, ensemble, en
mobilisant des ressources non seulement économiques et politiques, mais aussi idéales et
morales.

Il s’agit également d’une initiative importante pour rendre la mondialisation plus humaine.
L’arréter en fermant toutes les portes, comme le voudraient les nouveaux nationalismes, serait
non seulement impossible, mais également erroné, comme le montrent les effets négatifs pour
tous de la guerre des droits de douane entre les Etats-Unis et la Chine. Une Europe plus forte, au
contraire, n’aide pas seulement les Européens: elle constitue aussi une impulsion majeure pour
développer la mondialisation de la solidarité dont parle le pape Léon.

Un autre domaine majeur dans lequel I’Europe peut et doit jouer un réle fondamental dans la
réalisation de cette mondialisation de la solidarité est celui de la crise climatique et du
développement durable. Seuls de grands ensembles d’Etats partageant avec force des valeurs
communes — comme 1I’Europe, précisément — peuvent agir efficacement pour accomplir le
changement massif, a 1’échelle planétaire, devenu de plus en plus urgent. C’est une grande
entreprise dans laquelle le role des religions et des Eglises est essentiel, pour le bien des peuples
européens et du monde entier, pour contrer les nationalismes et pour construire la paix.

12. Amour de I’Europe et dépassement de la culture de la dette

Il est désormais largement admis qu’il n’est plus possible de créer un «parti» catholique (ou
chrétien). D’autre part, la simple «diaspora» civile du christianisme, qui réduit la foi a une

18



inspiration personnelle sans médiation culturelle et communautaire de ses potentialités
humanistes, parait d’une cohérence incertaine avec la mission.

L’¢élaboration d’une doctrine sociale de I’Eglise — qui demeure pourtant un témoignage de la
vocation humaniste de la foi chrétienne — ne peut, en tout état de cause, étre assumée comme
manifeste politique ni comme préalable programmatique d’une communauté chrétienne identifiée
comme partie civile. L’Eglise comme «société parfaite» est une formule chargée d’équivoques, tant
au sens historico-juridique du droit public qu’au sens éthico-théologique plus général. L’évidence
d’un trésor de grace confi¢ a des vases d’argile pleins de fissures est — a nouveau — une
conviction partagée. Cette évidence ne vise pas seulement, comme a 1’époque de la Réforme, les
conservateurs tenaces d’une mondanité spirituelle de la grace et de la puissance religieuse,
superposée a la foi, voire s’y substituant, et devenue insupportable pour les modernes. Aujourd’hui,
elle met aussi en lumiére les contradictions obscures de nombreux protagonistes du réveil
évangélique contemporain.

Une participation fraternelle au destin commun d’une humanité imparfaite devient
nécessairement une composante constitutive du témoignage chrétien. Le Seigneur, qui doit venir
recomposer la création du monde dans le Royaume de Dieu, est la raison de notre espérance de
salut, sur laquelle tous les €tres humains peuvent s’appuyer. Et ce n’est pas nous. Telle est la
parole-clé du témoignage chrétien, que seule la foi évangélique peut confirmer: une annonce qui
oublierait la seconde partie projette une ombre irréparable sur la premiére. Ce n’est pas nous, le
Christ: la singularité irréductible du Fils qui se fait homme, reliant le destin de la génération
éternelle a celui de notre naissance temporelle, est le coeur du dogme chrétien.

Une fois cette clarification dogmatique assurée, toute logique de double citoyenneté entre la cité
de Dieu et la cité¢ de I’homme se trouve dépassée. Mettre en jeu les potentialités humanistes de la
foi chrétienne dans I’Europe contemporaine requiert aujourd’hui une concentration particuliére sur
la production de ferments actifs, capables d’¢élever le niveau de la conscience réflexive. Sur ce
terrain €galement, on peut identifier deux démarches propédeutiques au relévement culturel du
témoignage chrétien, appelé a favoriser la rédemption de I’humanisme européen en en faisant un
interlocuteur fiable pour la pacification géopolitique.

La «premiere démarche» semble consister dans la mise en place d’un réseau de contacts et
d’échanges culturels, capable d’institutionnaliser la tenue d’états généraux sur le rapport entre
religion et culture, foi et humanisme, affects et droit. Il convient de promouvoir des réseaux de
relations culturelles favorisant rencontres et dialogues, susceptibles d’impliquer des intellectuels
non chrétiens et non croyants. Concrétement, il est urgent d’imaginer une forme de synodalité de
I’exercice de la pensée, générée par la foi et intéressée par la foi, mettant en commun les urgences
de I’approfondissement et les résultats de la recherche. Les points de cristallisation de cet effort de
syntonie doivent €tre identifiés aux différents niveaux de I’horizon ecclésial, avec une périodicité
appropriée. Il n’en résultera normalement ni manifestes ni proclamations. Nous nous situons plutot
sur un plan que ’on peut qualifier de «transpolitique», au sens d’une inspiration plus large que
celle des partis eux-mémes. La force de ce mode de navigation dans la culture exigeante du
christianisme résidera précisément dans son objectif: faire lever une pensée humaniste inspirée par
la foi, non imposer I’idéologie contraignante d’un «parti de Dieu» (qu’il soit conservateur ou
progressiste).

La «deuxiéme démarchey, susceptible de signaler la reprise d’initiative d’un christianisme non
bureaucratique et résilient, est 1’action éthico-pédagogique de résistance face aux effets induits du
narcissisme compétitif associé au souci du bien-étre et de 1’autoréalisation — 1’un des piliers de
I’impératif «éthique» postmoderne. Le christianisme actuel ne dispose pas encore de la
sophistication culturelle nécessaire pour désamorcer la double contrainte qui retient aujourd’hui en
otage les libertés démocratiques orientées vers le bien commun (dont le refrain est le suivant: «si
vous voulez élargir les droits des libertés individuelles, vous devez imposer des limites aux liens
communautaires», alors méme que ces liens constituent la branche qui rend possibles et soutient
ces libertés). La «doctrine sociale» de 1’Eglise conserve 1’idéalité d’un «bien commun» qui, dans la
complexité et la fragmentation actuelles, ne trouve pas de référent adéquat.

Une réaction culturelle efficace a la rhétorique pressante du message néolibéral et consumériste
doit étre préparée par la compétence de charismes théoriques impeccablement centrés sur les ruses
économiques et technocratiques de la «raison» marchande contemporaine, et soutenue par un
déploiement massif de présences ecclésiales dans les périphéries existentielles et sociales. La

19



paroisse «bourgeoise» ne doit pas se faire d’illusions: ou bien elle entre avec enthousiasme dans ce
processus, avec toutes ses ressources, ou bien elle se trouvera bient6t contrainte de vendre jusqu’a
I’église ou elle célebre la messe.

Nous ne devons pas laisser au systeme la satisfaction d’abandonner le «centre», en lui
permettant impunément de transformer les villes en smart cities du capital, des flux, du luxe et de
I’exclusion. Au contraire, il faut en assurer une gouvernance culturelle et créative, avec les
meilleures femmes et les meilleurs hommes dont nous disposons. Nous devons consacrer
davantage d’efforts au réseau des écoles et des académies que nous avons fondées, en tirant de
I’oubli des croyants — hommes et femmes — qui travaillent dans les universités publiques, les
administrations, 1’entrepreneuriat local. Nous ne devons pas étre I’ornement spirituel des «zones a
circulation limitée» de la ville des flux, ni les assistants spirituels des «politiques d’assistance du
welfare» d’Etat.

C’est pourquoi, nous chrétiens, tout en luttant pour rendre aux services publics la dignité et la
beauté qu’ils méritent, nous devons remplir les périphéries de musique, de poésie, de théatre; et
aussi de célébrations hospitaliéres du mystere chrétien, capables de faire redevenir la présence de
Dieu une émotion premiére — au point d’émouvoir aussi le centurion romain et la Samaritaine aux
nombreux (non-)maris. Sommes-nous préts a aller aux carrefours et a inviter a la messe — oui,
précisément a la messe ou 1’on est «touché» par le Seigneur ressuscité — aussi les publicains, les
«irréguliers», les paiens, les Zachée, les Cananéennes?

Entre-temps, cette véritable interposition/intercession du christianisme — dont il s’agira de
partager et d’affiner les processus grace a une périodicité appropriée de «complicités synodales» de
I’humanisme fraternel — pourra créer les conditions pour imaginer une autre oikonomia et
favoriser une autre koinonia entre les peuples. Mammon, «seigneur» de 1’argent, ne pourra étre
chassé de I’histoire; mais on peut I’empécher de devenir le «maitre» dont on serait I’esclave.

13. Le kairos de la foi

Le temps présent est un kairos, un moment opportun pour la mission évangélique. Les signes ne
manquent pas: vus ou non vus, déchiffrés ou négligés, mal interprétés ou surestimés («Pensez-vous
qu’ils étaient de plus grands pécheurs?», Lc 13,2). Il convient de les discerner et, surtout, de les
habiter, afin de ne pas rester en marge, a I’image de ces enfants qui observent tout sans jamais se
décider a entrer dans le jeu (Lc 7,31-32). Tel est notre point de départ. Oui, le christianisme

institutionnel, bien avant de débattre de sa réorganisation — qui ne doit évidemment pas étre
négligée — doit prioritairement discerner le kairos, 1’«aujourd’hui» dans lequel incarner
I’Evangile.

Le christianisme européen a malheureusement perdu une grande part de son aptitude a
reconnaitre, a admirer et a susciter 1’émotion par I’annonce du Royaume de Dieu 1a ou on 1’attend
le moins: parmi les publicains, les prostituées, les Samaritains, les Cananéens, les centurions...
L’Evangile abonde de cette révélation. Le modeste peuple des «disciples» doit apprendre a
discerner les «signes des temps», les signes de la présence de Dieu au-dela de son propre cercle, au
sein des foules de ce monde. Il ne faut jamais oublier que la destination ultime de I’histoire est la
régénération du monde («la vie du monde a venir», dit le Credo), certes aussi a travers I’Eglise.
Dans cette perspective, le groupe des «disciples» doit se rassembler autour du Seigneur, tout en
sachant qu’il existe pour la foule et non pour sa propre conservation. Les disciples doivent se
fortifier, certes, mais en vue de la mission. Et il ne suffit pas de se rassurer en affirmant que Dieu
agit de toute facon au-dela de nos limites — cela va de soi. Les disciples — I’Eglise — doivent
faire de I’annonce du Royaume le coeur du récit et de I’émotion de la foi. C’est cela, et rien d’autre,
qui ouvre la nouveauté chrétienne de Dieu et qui confirme la foi de I’Eglise dans ce passage de
I’histoire. En somme, I’Eglise doit redevenir le sujet qui regarde d’abord Jésus, et non seulement
1’objet regardé par la foule.

Aujourd’hui, nos Eglises se regardent trop elles-mémes et se préoccupent excessivement de la
maniere dont elles sont pergues. Or I’objet & regarder est le «monde», c’est-a-dire les multiples
foules qui I’habitent, en se laissant bouleverser par I’amour abyssal de Dieu pour le monde qui
nous a été révélé: «Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique» (Jn 3,16). L’Eglise
doit se placer sur cette méme longueur d’onde. Tel fut 1’¢lan des Peres du Concile Vatican II,

20



comme en témoigne ’incipit extraordinaire de Gaudium et Spes: «Les joies et les espoirs, les
tristesses et les angoisses des hommes de ce temps, des pauvres surtout et de tous ceux qui
souffrent, sont aussi les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des disciples du Christ
[...]. C’est pourquoi la communauté des chrétiens se reconnait réellement et intimement solidaire
du genre humain et de son histoire» (n. 1).

La parabole paradigmatique de 1’amour du prochain — ou un Samaritain «hérétique» rouvre le
chemin de la vie pour un «quiconque» agressé sur la route — est la métaphore la plus claire de la
révélation de Dieu. Dieu, «inconnu» des orthodoxies religieuses et des constructions
philosophiques, assume la forme du second commandement, semblable au premier, auquel le Fils
se livre radicalement. Le «prochainy», dans le langage évangélique de Jésus, est en réalité celui qui
est le plus «lointain». Se faire proche signifie adopter ’attitude méme de Dieu dans le Fils. Quelle
distance est plus grande que celle qui sépare Dieu de la créature? Et plus encore de la créature
hostile? Pourtant, «alors que nous étions encore pécheurs, le Christ est mort pour nous» (Rm 5,8).
L’Eglise existe en fonction de ce témoignage et doit réapprendre a annoncer I’Evangile avec une
franchise sereine et non ambigué, en reconnaissant le bien présent dans I’histoire.

Il nous faut étre davantage touchés par ce que Dieu accomplit dans le monde et dans 1’histoire
humaine, et pas seulement par ce qu’il réalise dans I’Eglise visible, qui en est le signe et le service.
Ce que le Seigneur accomplit dans ’Eglise éclaire et confirme ce que I’Esprit réalise dans le
monde. Le Seigneur ne se limite pas a «faire I’Eglise» comme si I’histoire de celle-ci épuisait
I’histoire du salut.

L’Eglise devra dépasser non seulement sa réduction au clergé hiérarchique, mais aussi le cercle
restreint des baptisés et des pratiquants — non par alternative, mais par inclusion. Cette intuition
avait déja été formulée par Paul VI dans I’encyclique Ecclesiam Suam (1964). La redécouvrir
aujourd’hui, enrichie par le magistére de Pape Francois, est d’une grande actualité. C’est aussi
I’intuition d’une Eglise «en sortie» et «en cheminy, reprise par Pape Léon XIV. Si I’Eglise et la
société avancent ensemble, une question décisive s’impose: sur quoi fonder le dialogue et I’entente
entre tous? La foi rend-elle réellement I’homme plus humain? N’est-ce pas l1a la mission que
I’Eglise est appelée a redécouvrir aujourdhui?

14. Le tissage d’'un réseau

Les chrétiens européens ne peuvent considérer le monde de la culture comme un interlocuteur
déviant du seul fait de son extériorité au langage de la foi. La culture humaine est une expression
de la communauté humaine, dont les croyants partagent les attentes, les épreuves et les défis.
Lorsqu’une culture est bonne, elle est bonne en elle-méme, indépendamment de sa reconnaissance
religieuse. Apprendre les «langages» est donc nécessaire pour «retenir ce qui est bon» (1 Th 5,21).
Une partie du jargon ecclésial et théologique, conservée par inertie, devient aujourd’hui inaudible
face a des savoirs plus élaborés et a des langages intégrant les nouvelles expériences de 1’humain.
Le véritable enjeu est la présence de croyants crédibles dans tous les domaines de la société,
engagés pour le bien commun.

L’Eglise concréte est le réseau indissoluble des apdtres, des disciples, de la foule, des habitants
de nos villes en attente de reconnaissance, de guérison et de pardon. Elle ne se réduit ni a la somme
des ministéres ni a celle des charismes: elle est le lieu de la recherche de sens et de la rencontre
avec le Seigneur, pour ceux qui la guident comme pour ceux qui la croisent, méme
occasionnellement. Une Eglise qui considére comme étrangers ceux qui ne se conforment pas a sa
discipline commence a perdre son icone évangélique.

Il convient enfin d’abandonner un préjugé fondamental: celui qui absolutise 1’amour de soi au
détriment de I’amour du prochain. Derriére une apparence morale, cette logique a contaminé la
juste lutte pour les droits humains et 1’indignation face aux injustices. La guerre prédatrice n’est pas
une simple exacerbation de la compétition, mais sa perversion criminelle; la spéculation financiére
n’est pas une optimisation du profit, mais une négation de la valeur sociale du travail; I’attribution
d’un pouvoir absolu sur la vie et la mort n’est pas un progrés démocratique, mais une dérive de
I’arbitraire.

Contrer I’exacerbation du pouvoir du «moi», qui devient pouvoir sur le «nousy», constitue le
projet positif d’une culture du «nousy». c’est-a-dire,, la réhabilitation de la fierté d’avoir engendré

21



quelque chose de commun, pour lequel «nous» sommes reconnaissants, s’efface de la grammaire
des émotions contemporaines. Cette aspiration demeure profonde mais vulnérable.

Il s’agit de ce «mystere du peuple» évoqué par Pape Francois et repris par Pape Léon XIV. N’y
a-t-il pas la une analogie avec 1’icone évangélique de la foule qui accompagne tout le ministére de
Jésus? N’est-ce pas en regardant la foule que les disciples apprennent comment Dieu «aime le
monde»? Est-il vraiment impossible pour I’immense réseau des disciples et des foules, «qui
regardent avec foi Jésus, auteur du salut et principe d’unité et de paix» (LG 9), d’élaborer
aujourd’hui une réflexion directrice — a la fois académique et testimoniale, théologique et
pastorale, politique et populaire — sur la guerre, le profit et la démocratie, a I’heure du changement
d’époque?

15. Une nouvelle passion, y compris politique, pour |’Europe

Le christianisme européen — dans toutes ses articulations, y compris sa dimension politique —
est appelé a redécouvrir la passion d’un avenir nouveau pour 1’Europe et pour I’ensemble de la
planéte. N’est-ce pas le christianisme européen qui a porté les peuples vers une perspective
planétaire? Les chrétiens d’Europe doivent retrouver leur vigueur afin de redonner force a I’Europe
et, par conséquent, a la paix et au bien commun de tous les peuples. Les paroles du cardinal Carlo
Maria Martini sont a cet égard particuliérement éclairantes: «a travers une information
sophistiquée, nous sommes chargés de problémes mondiaux sans disposer des forces ni des clés
d’interprétation pour y répondre. C’est une condition dramatique. Nous n’avons pas de réponses
globales... Et lorsque je pose une telle question, on me répond qu’il s’agit la d’une question
typique de la mentalit¢ moderne, alors qu’aujourd’hui nous serions dans le postmoderne et que
nous ne cherchons plus de solutions globales».

Martini concluait toutefois: «Pour ma part, je demeure habité par la faim de solutions globalesy.
Il avait raison — et il a encore raison. Il manque aujourd’hui une vision large et unificatrice. Il fait
défaut une culture — historique, philosophique et sociale — capable d’offrir une lecture
d’ensemble des processus en cours dans le monde, de leurs caractéristiques et de leurs dynamiques,
et de proposer a la politique des solutions innovantes. Aldo Schiavone le souligne avec acuité dans
son essai au titre éloquent Occident sans pensée, affirmant que 1’Occident est devenu orphelin de sa
propre intelligence.

Le christianisme est appelé a reprendre D’initiative dans un contexte ou les politiques
dominantes apparaissent de plus en plus polarisées autour d’un humanisme matériel de la
collectivité. Les chrétiens européens de notre temps, dépositaires d’un héritage d’une richesse
exceptionnelle, doivent se sentir interpellés et réveiller une Europe qui se fragmente en €goismes
souverainistes. Il convient de retrouver et de réinterpréter la tension vers 1’universalité inhérente au
message chrétien tel qu’il a été vécu dans I’expérience séculaire européenne. Malgré une longue
histoire faite d’épreuves et d’erreurs, le christianisme européen conserve en son cceur cette tension
profonde qui a conduit ’Europe — et ’humanité tout entiére — vers la démocratie, les droits
humains et la science. La diffusion contemporaine de ces traits de civilisation révele une
ambivalence marquée: d’une popularité considérable, mais aussi d’une inquiétante dramaticité.
Aucun peuple, quelles que soient son anthropologie et sa religiosité, ne peut désormais se soustraire
aux développements de 1’invention européenne, de I’économie de marché a la justice contractuelle,
jusqu’a I’instrumentalité technique.

Oui, le christianisme est appelé a susciter un esprit «génératifyy capable de faire advenir une
Europe et un monde qui n’existent pas encore. Comment ne pas s’inqui¢ter de 1’abstention
croissante des citoyens européens — parmi lesquels se trouvent de nombreux catholiques — lors
des consultations électorales? Une responsabilité plus mire et une créativité plus audacieuse sont
urgemment nécessaires. Des processus de transformation doivent étre engagés, en impliquant tout
particulierement les nouvelles générations, en laissant derriére soi le monde fagonné par la
génération des baby-boomers, afin de devenir acteurs d’une maniére nouvelle de voir, d’imaginer
et de vivre.

La situation actuelle conduit beaucoup a penser qu’il n’est plus possible de créer un «parti»
catholique (ou chrétien) — une question qui mérite néanmoins d’étre débattue et approfondie. En
effet, la simple «diaspora» civile du christianisme, qui réduit la foi & une inspiration individuelle

22



sans médiation culturelle et communautaire de ses potentialités humanistes, apparait d’une
cohérence discutable avec la mission chrétienne elle-méme. Il est toutefois indéniable que les
chrétiens, a travers des formes organisationnelles appropriées, doivent restituer a I’Europe la
passion d’un humanisme fondé sur la défense et la promotion de I’humain commun a tous les
peuples. Cela requiert une créativité renouvelée dans le champ de la culture politique, capable de
proposer des visions unificatrices qui mobilisent et impliquent les différentes réalités de la polis.
C’est a dire, un nouveau pensée — «prépolitique», si I’on veut, mais indéniablement culturelle —
est nécessaire pour promouvoir un ordre social polyarchique, ou institutions, pouvoirs et acteurs
divers, y compris les religions, contribuent a 1’édification de la société en se contrdlant et en se
limitant mutuellement. Plus une société est plurielle et polyarchique, plus elle est véritablement
civile.

La ville de demain ne peut étre ni celle qui se replie derriére des portes closes et des murs
dressés pour préserver une identité présumée, ni celle ou synagogues, églises, mosquées et temples
sont détruits au nom d’une fausse laicité. La ville de demain est celle dont les portes s’ouvrent aux
quatre horizons, dont les murailles ne prétendent pas atteindre le ciel, et dont les lieux de culte sont
construits pour favoriser la paix. Le défi est complexe mais incontournable: nos villes doivent
devenir des espaces de coexistence pacifique entre personnes de cultures et de confessions diverses.
C’est pourquoi il est profondément inadéquat de penser 1’Eglise et la cité en termes de «dedans» et
de «dehors». L une est irrémédiablement a 1’intérieur de 1’autre. Si I’Eglise est étroitement liée a la
cité, celle-ci est également — comme |’enseigne la longue histoire de 1’Occident et au-dela —
intimement connectée aux Eglises et aux religions. Ce qui importe n’est pas le nombre de chrétiens,
mais la qualité de leur engagement.

Au sein des Eglises, il convient de promouvoir un mouvement de réflexion sur le présent et
I’avenir du pays, de I’Europe et de la planéte, afin de sortir d’une autoréférentialité excessive et de
se projeter vers un service au bénéfice d’une société plus humaine. A propos d’un «Camaldoli
européeny, le cardinal Matteo Zuppi déclarait: «Nous traversons aujourd’hui une période ou se fait
sentir le besoin d’une responsabilité civique accrue. Pour I’Italie, pour I’Europe, pour le monde:
tout est incroyablement interconnecté. Une relance? Assurément, on ne peut rester inerte. On ne
peut demeurer enfermé dans son “moi”: il faut avoir le courage de se dépenser pour le “nous”».

16. Les chrétiens et |’intercession pour le monde

Parmi les missions des communautés chrétiennes figure celle de 1’intercession pour la cité dans
laquelle elles vivent. L’Evangile rappelle aux chrétiens d’aujourd’hui que méme deux ou trois
personnes réunies au nom du Seigneur possedent la force de toucher le cceur méme de Dieu. Un
grand théologien du XX siecle allait jusqu’a évoquer la «force politique» de la pricre, ¢’est-a-dire
sa force historique. Le livre de I’Exode relate un dialogue d’une audace extréme: Moise interceéde
pour un peuple coupable d’idolatrie, que Dieu s’apprétait a abandonner (Ex 32,1-14). Dieu dit alors
a Moise: «Laisse-moi faire: ma colére va s’enflammer contre eux et je les détruirai. De toi, en
revanche, je ferai une grande nation» (v. 10). Invité a accepter ce dessein, Moise s’interpose
littéralement, comme s’il disait a Dieu: «Si tu agis ainsi, je ne te suivrai pas». L’argument qu’il
avance est a la fois humble et audacieux: «Il en va de ton Nom, 6 Dieu» Que diront les Egyptiens
— et, plus tard, tous les autres? Ne dénonceront-ils pas le cynisme d’un Dieu qui libére un peuple
pour ensuite I’abandonner dans le désert? La puissance de cette intercession, mélant humilité et
parrhesia, est saisissante: un Dieu qui abandonne son peuple ne peut étre suivi.

Nous, chrétiens d’Europe, ne devrions-nous pas assumer la posture de Moise comme premicre
responsabilité devant Dieu? La foi chrétienne engage a 1’intercession. Ne devons-nous pas en
redécouvrir la force? Moins obsédés par la «construction» de la foi, nous devrions accorder
davantage d’attention a ce que la foi est appelée a «construire». Non le Royaume de Dieu — qui est
I’ceuvre de Dieu lui-méme — mais un rempart contre toute idolatrie, & commencer par celle de soi-
méme. Redécouvrir le primat de I’intercession et faire des Eglises des lieux saints d’intercession
pour le monde, des sanctuaires de la rencontre avec Dieu, telle est I’'urgence. Avant Moise déja,
Abraham avait 0sé dialoguer avec Dieu pour le destin d’un peuple qui n’était méme pas le sien (Gn
18,20-32).

23



La logique de I’intercession bouleverse le schéma archaique et totalisant du rapport entre
souverain et sujet, générateur d’esclavage et de mimétisme narcissique. Dans le domaine religieux,
ce dépassement appelle a convertir la communication de la vérité révélée en témoignage des
affections de Dieu. La priére d’intercession constitue le premier pas d’une «Eglise en sortie», qui se
décentre pour présenter a Dieu le monde entier en attente de salut. Les croyants, quel que soit leur

nombre, vivent ainsi leur foi en se tenant devant Dieu pour la sauvegarde de tous.

24



PARTIE II

L’EUROPE ET LE DEFI D’UN MONDE EN MUTATION

1. Naviguer dans le désordre mondial

Le changement du cadre gé€opolitique amorcé par la nouvelle politique tarifaire annoncée par
I’administration Trump lors du «Liberation Day» a été suivi d’une série de déclarations qui ont
consacré une modification substantielle des relations entre les Etats-Unis et I’Europe telles qu’elles
s’étaient établies au cours des quatre-vingts derniéres années.

L’Europe est aujourd’hui confrontée a une tache véritablement ardue: naviguer dans le désordre
mondial tout en poursuivant la construction d’elle-méme afin de devenir le sujet unitaire
initialement souhaité par tous, mais qui rencontre de fortes résistances a son accomplissement, et,
dans le méme temps, retrouver un réle central dans un cadre économique et social international en
profonde transformation.

Aux Etats-Unis, Donald Trump a annoncé sa «révolution» avec le Liberation Day des tarifs
douaniers; en réalité, il a célébré un retour au passé€, les droits de douane retrouvant les niveaux
atteints en 1934.

Comme 1’a souligné le prix Nobel Paul Krugman, peu de personnes ont relevé que le long et
continu déclin des tarifs au cours des quatre-vingt-dix derniéres années, de 1934 a aujourd’hui,
avait été obtenu grace a de nombreux cycles de négociations internationales, au cours desquels les
Etats-Unis et les autres nations «s’étaient solennellement engagés & ne pas revenir en arriérey.

Ainsi, selon Krugman, le Liberation Day constitue aussi, entre autres choses, une trahison vis-
a-vis du monde par rapport a ce parcours.

Les droits de douane ne représentent toutefois qu’une partie des transformations en cours.

Il ne faut pas se bercer d’illusions quant au caractére prétendument occasionnel des choix de
1’administration Trump: les politiques «MAGA» des Etats-Unis découlent de problémes structurels
— déficit, dette publique, crise de la Rust Belt, conflits migratoires et ethniques.

11 s’agit de choix seulement en partie improvisés, mais largement inspirés par le Project 2025 de
la Heritage Foundation, dont de nombreux points ont déja été mis en ceuvre.

Ces politiques reflétent les déséquilibres mondiaux liés aux transitions démographique,
technologique et énergétique, et donc a la «policrise» qui caractérise la post-mondialisation dans un
monde multipolaire, fragmenté en blocs politico-commerciaux.

Il ne devrait donc pas manquer un débat et une confrontation sur la réforme de 1’ordre
économique international, a engager avant que les tensions mondiales ne se transforment en
conflits ouverts.

L’Europe ne peut manquer 1’occasion de se tourner vers le reste du monde dans cette
perspective et de réaliser ainsi sa propre autonomie stratégique.

Le climat de crise et d’incertitude qui domine la sceéne internationale s’est encore accentué avec
la diffusion, en décembre de cette année, du document sur la «National Security Strategy», qui
confirme un processus nous conduisant vers une nouvelle configuration de 1’ordre mondial.

Au-dela des jugements certainement peu positifs — et par ailleurs discutables — portés sur
I’Europe, ce document propose I’image d’Etats-Unis qui, tout en voulant rester la premiére
puissance économique et militaire mondiale, réduisent leur intérét prioritaire a I’ Amérique du Nord
et a I’Amérique du Sud, abandonnant de fait 1’option privilégiée en faveur des liens «occidentaux»
qui avait prévalu dans 1’aprés-guerre.

Ce choix s’accompagne de la reconnaissance de facto des autres superpuissances, 8 commencer
par la Chine et la Russie, reconnues comme telles en raison de leur puissance militaire et
économique, indépendamment des distinctions antérieurement établies en matieére de démocratie et
d’autarcie.

25



Aux Etats-Unis, ces évolutions s’accompagnent, sur le plan interne, d’une opposition tant a
I’immigration qu’a la culture «woke», ainsi que d’un affaiblissement marqué du role des
«countervailing powersy, traditionnellement constitutifs de la démocratie américaine.

Dans le domaine économique, selon une image récente d’lan Bremmer, nous ne vivons plus
dans un monde multipolaire, mais dans un monde «technopolaire».

Un monde dans lequel les grandes entreprises de haute technologie étendent leur role au-dela
de la sphére numérique et économique, vers la politique et la sécurité nationale. Dans cette
configuration, les leaders technologiques tendent non seulement & orienter 1’évolution des
marchés boursiers, mais aussi a controler des aspects de la société civile, de la politique et des
affaires internationales qui, jusqu’a récemment, relevaient traditionnellement des Etats-nations.

Parall¢lement, s’il est vrai que nous sommes revenus a une ¢re d’unilatéralisme américain
(Beckeley, 2025), a 1’échelle mondiale nous assistons a la montée du «Sud global» et des pays
émergents qui, avec 1’Asie du Sud-Est, I’Inde, le Moyen-Orient, I’ Amérique latine et 1’ Afrique,
représentent environ 20 % du PIB mondial et 62 % de la population mondiale (Bharadwaj et al.,
2025).

Et I’Europe ? Elle doit avant tout éviter de céder a I’invitation de Trump adressée aux Etats
nationaux qui la composent a poursuivre leurs propres intéréts, au lieu de renforcer — comme cela
est nécessaire — l’intégration européenne afin de participer, aprés cette phase de désordre
mondial, au défi d’un nouvel ordre international.

L’Europe se trouve a un tournant: si, d’un coté, elle affronte une épreuve extrémement
difficile, elle dispose, de 1’autre, d’une opportunité qu’il n’est pas possible de différer: utiliser les
espaces qui se sont ouverts au niveau international pour poursuivre cette autonomie stratégique
indispensable & la poursuite du chemin du «développement durable», qui constitue depuis
longtemps 1’étoile polaire de ses choix de politique publique.

D’autant plus que I’Europe est la région du monde qui a adopté avec le plus de détermination
et de cohérence cette orientation, résumable dans le droit universel a I’éducation, a la santé, dans
la lutte contre les inégalités, la pauvreté et la faim, ainsi que dans 1’exercice des droits civils.

En 2015, I’Assemblée générale des Nations unies, en adoptant I’Agenda 2030 pour le
développement durable, en a précisé les contenus en identifiant une liste de 17 objectifs a
atteindre d’ici 2030 (Objectifs de développement durable — ODD), couvrant toutes les
dimensions de la vie humaine et de la planéte. Avec ’adoption de 1’Agenda 2030, non seulement
un jugement clair a été porté sur 1’insoutenabilité du modele actuel de développement, mais
I’idée selon laquelle la durabilité serait uniquement une question environnementale a été
dépassée au profit d’une vision intégrée des différentes dimensions du développement.

S’est ainsi affirmée une conception d’un monde dans lequel les dimensions environnementale,
¢conomique et sociale s’articulent entre elles pour donner naissance a une nouvelle maniére
d’appréhender le développement.

Pour mettre en ceuvre cette approche, I’Europe doit engager les choix susceptibles de la
conduire & I’autonomie stratégique nécessaire a la pleine réalisation de ces objectifs.

Il s’agit d’un choix difficile, car nous vivons dans un monde exposé au risque d’une
«policrise», résultant de I’interaction possible des différentes crises en cours (géopolitique,
démographique, énergétique-climatique et technologique) et de la nécessité de faire face aux
transitions qu’elles ont déclenchées.

Nous n’y prétons pas toujours suffisamment attention, mais chacune de ces crises — et plus
encore leur combinaison — contribue chaque jour a faire émerger un monde différent, souvent
sans que nous en ayons pleinement conscience.

Dans ce contexte, pour une Union européenne éprouvée d’abord par la crise financiére, puis
par la crise pandémique, et par les guerres et I’incertitude qui ont suivi, il est difficile de définir
la trajectoire du développement durable et d’en garantir le succes. D’autant plus que les citoyens,
ayant perdu les certitudes du passé, ne se sentent plus suffisamment représentés ni protégés. Les
démocraties contemporaines sont particuliérement vulnérables aux «arguments facilesy», aux
stéréotypes et aux émotions qui dominent le débat actuel et constituent des instruments de
consensus populiste. La disparition des «grandes idéologies» a rendu difficile, pour les partis
politiques, de s’assurer la fidélité des électeurs et les a conduits a recourir a «des techniques de
persuasion et de marketing qui entretiennent et reproduisent une forte polarisation» (Egidi,
2023). I en résulte un «malaise» qui a ouvert un affrontement général entre la démocratie

26



représentative et sa version «populiste.

Pour relever ce défi, il est nécessaire que les citoyens européens soient envisagés dans une
perspective du «nous» (Habermas, 2013), associée a la prise en charge des intéréts de I’ensemble
de la communauté européenne, et non seulement de ceux de leurs compatriotes.

Mais cela ne suffit pas: il convient également de tourner le regard, toujours dans cette logique
du «nous», vers le reste du monde, afin de reprendre le rdle historique de dialogue et de
confrontation qui a été le notre.

C’est 1a la perspective adéquate pour raviver, au niveau européen, un esprit de débat dont le
besoin est particuliérement pressant & un moment comme celui-ci, ou 1’inspiration — pourtant
indispensable — pour un «projet européen» a la hauteur des défis de notre temps fait défaut.

2. Un nouveau role pour I’Europe

L’Europe ne doit pas manquer 1’occasion de se tourner vers le reste du monde afin de réaliser
son autonomie stratégique. Elle a bénéficié d’une longue période de croissance, de prospérité et
d’attractivité liée a la création du Marché unique, qui a permis aux pays participants de réaliser des
économies d’échelle et des gains de productivité auparavant inimaginables.

Aujourd’hui, bien qu’il subsiste des marges importantes pour achever ce projet, il est nécessaire
d’y adjoindre une stratégie a mettre en ceuvre en coopération avec le reste du monde.

C’est de la qu’il faut partir: dans un monde multipolaire comme celui d’aujourd’hui, une
stratégie cohérente avec 1’objectif de 1’«accomplissement» de 1’Union européenne doit
prioritairement définir un nouveau positionnement international de 1’Union.

L’histoire et la tradition européennes — un patrimoine ou s’entrelacent science, culture et
christianisme — en indiquent la voie, en valorisant la capacit¢ de dialogue et de médiation,
expression authentique des valeurs occidentales. Ce sont ces mémes valeurs qui doivent fonder la
fermeté de I’Europe face a ceux qui les violent, comme dans le cas de I’Ukraine et de Gaza.

Dans cette optique, I’Europe peut se proposer non pas comme un nouvel «empire», mais comme
un espace capable d’offrir son aptitude au dialogue dans les différends entre blocs, en promouvant
un «nouveau multilatéralisme». Encore faut-il une Europe qui décide. Les délais sont courts et, si la
réforme de la régle de ’unanimité ne peut étre obtenue immédiatement, il convient de recourir —
fit-ce temporairement — aux coopérations renforcées. Celles-ci pourront étre accompagnées de
«clauses passerelles» permettant au Conseil européen d’autoriser, sur des matiéres spécifiques, des
décisions a la majorité qualifiée pour les Etats volontaires désireux de s’engager sur une voie
commune. Il en résulte une Europe a «cercles concentriquesy.

Une fois cette orientation définie, I’Union européenne doit agir avec réalisme et détermination
pour redéfinir la géographie de ses échanges internationaux, en saisissant les opportunités laissées
ouvertes par 1’unilatéralisme des Etats-Unis. Une Europe engagée vers le Sud du monde et dans le
partenariat international dispose de nombreuses opportunités dans un contexte marqué par la crise
géopolitique dominante, tout en tenant compte des transitions en cours — démographique,
technologique — et en agissant pour la protection de I’environnement et la lutte contre le
changement climatique.

Les transitions en cours, & commencer par la transition géopolitique, redéfinissent les relations
entre les principales régions du monde. L’Europe est la région qui traverse une transition de long
terme 1’ayant conduite, depuis I’époque ou elle détenait la primauté de ’innovation financiére et
technologique, a un retard dans I’adoption des nouvelles technologies. Elle demeure néanmoins le
continent qui, par sa culture, ses inventions, ses découvertes et ses grandes explorations
géographiques, a a la fois influencé le reste du monde et entretenu avec lui des liens constants.

C’est a partir de la qu’il convient de commencer: de la capacité de I’Europe a se projeter elle-
méme et de son aptitude a interagir avec les autres de maniére constructive. Non pas pour créer un
pole alternatif entre Orient et Occident, mais pour contribuer a la définition d’un nouvel ordre
multilatéral ouvert aux transformations qui ont vu, depuis longtemps déja, de nombreux pays
émergents devenir des acteurs majeurs sur les plans économique et institutionnel.

Il suffit de penser aux nombreuses zones régies par des accords de libre-échange, fruits de
I’action de multiples associations. Le plus important de ces accords, le RCEP — également le plus
récent — regroupe quinze pays d’Asie du Sud-Est et du Pacifique (Chine, Japon, pays de I’ASEAN,

27



Australie, Philippines et Corée du Sud), représentant environ 30 % du PIB mondial.

C’est dans ce contexte que 1’Europe peut retrouver sa mission, en s’appuyant sur son histoire et
sa tradition de leader technologique mettant ses compétences a disposition et en se proposant
comme partenaire des pays intéressés. Parallelement, elle peut poser la question de la correction
des déséquilibres mondiaux qui se sont accentués dans la phase de post-mondialisation. Cela irait
également dans 1’intérét des Etats-Unis, pour lesquels ’unilatéralisme, la politique de droits de
douane et de restrictions aux échanges apparaissent, a long terme, peu adaptés. Une telle action
pourrait contribuer a modifier les attitudes qui favorisent aujourd’hui 1’alignement de la Chine et du
Sud du monde sur la Russie, attitudes fondées sur des déséquilibres (comme celui en faveur du
dollar) et des inégalités, internes aux pays comme entre eux, qui ont accompagné la mondialisation
des années de croissance.

Une remise en question de I’ordre monétaire international établi en 1943, aujourd’hui contesté
par la Chine, les pays des BRICS et le Sud du monde, serait plus que jamais opportune.
Aujourd’hui encore, 80 % des transactions internationales sont libellées en dollars, selon les régles
fixées a Bretton Woods par les vainqueurs de la Seconde Guerre mondiale. Les trois quarts des
réserves totales détenues par les banques centrales sont également en dollars. Des banques
d’investissement alternatives aux banques de développement occidentales ont vu le jour, comme la
banque chinoise Asian Development Bank.

Pourtant, P’architecture de Bretton Woods, ainsi que les institutions qui en assurent le
fonctionnement — le Fonds monétaire international et la Banque mondiale — est restée inchangée.
Depuis longtemps, de forts signes d’insatisfaction émanent de la Chine, des pays émergents et du
Sud du monde, qui estiment ne pas étre suffisamment représentés dans cette architecture du
systéme monétaire international.

L’Europe peut jouer un role moteur, d’autant plus que, avec le retrait des Etats-Unis du
multilatéralisme et I’affaiblissement du rdle qui leur avait permis d’imposer leur primauté a Bretton
Woods, la révision de ces accords nécessite un dialogue patient et une mise en cohérence entre les
visions des grandes puissances et celles des pays émergents et du Sud du monde.

La encore, il faut une Europe qui décide.

Il ne s’agit pas seulement des déséquilibres commerciaux que I’administration Trump prétend
corriger par I’imposition de droits de douane, une mesure totalement inadéquate pour traiter un
probléme pourtant réel. En effet, les économies matures affichant des excédents commerciaux
présentent généralement une part du secteur manufacturier supérieure a la moyenne mondiale,
tandis que I’inverse est vrai pour les Etats-Unis, qui, avec une faible part du secteur manufacturier
(11 %), enregistrent un déficit commercial important. Il s’agit indéniablement d’un déséquilibre,
mais celui-ci ne se corrige pas par I’imposition de droits de douane.

Il est possible que Trump ait, de fait, pris acte du dépassement de I’ordre économique
international issu de Bretton Woods et cherche a en instaurer un nouveau. Toutefois, cette situation
peut étre traitée, au niveau international, par des accords sur les politiques économiques a adopter,
plutdt que par une guerre tarifaire. L’Europe peut y apporter une contribution essentielle, en
commencant par s’interroger sur ses propres droits de douane et sur les barriéres internes aux
échanges.

3. Une Europe engagée vers le Sud du monde

L’agenda exigeant qui sous-tend ’action de la nouvelle Commission requiert, pour se
concrétiser, un saut qualitatif qui, prenant acte d’un monde en mutation, confére a 1’Union un réle
global. L’UE a commencé a le faire avec ’initiative «Global Gateway», en réponse au projet
chinois des «Nouvelles Routes de la soie», visant a mobiliser trois cents milliards d’euros
d’investissements d’ici 2027, dont cent cinquante milliards destinés aux pays africains, le reste
devant financer des initiatives qui, au-dela de 1’Ukraine, s’adressent au reste du monde, en
particulier a certains pays asiatiques et a ’Inde.

«Global Gateway» revét aujourd’hui une importance particuliére au regard du changement
d’ampleur en cours a 1’échelle mondiale, qui ouvre de vastes opportunités a 1’action internationale
de 'UE. Parler de «I’Afrique» a, en soi, une portée limitée, tant il s’agit d’un continent dont la
superficie est supérieure & celles de la Chine, de I’Inde et des Etats-Unis réunis; d’une population

28



de plus d’un milliard et demi d’habitants, croissant a un rythme annuel supérieur a 2,5 %; et,
surtout, d’une diversité considérable d’un pays a I’autre.

En Afrique, & coté de zones de pauvreté, de nombreux pays enregistrent désormais une
croissance significative, accompagnée d’une forte urbanisation et de I’affirmation d’une classe
dirigeante moderne. L’UE a engagé ses initiatives en commencant par I’Angola, le Gabon, le
Rwanda, I’ Afrique du Sud, le Togo, le Bénin, le Nigéria et la Somalie. Ces initiatives résultent non
seulement de I’espace créé par la suspension, par les Etats-Unis, de certaines activités de
coopération internationale, mais surtout de I’absence d’un acteur contribuant a satisfaire la
demande des pays émergents en investissements dans les infrastructures et dans les technologies
nécessaires au développement.

Les activités de partenariat international prévues par «Global Gateway» sont conduites a travers
«Team Europe», qui réunit 1’Union européenne, ses Etats membres — y compris leurs agences
d’exécution et leurs banques publiques de développement — ainsi que la Banque européenne
d’investissement (BEI) et la Banque européenne pour la reconstruction et le développement
(BERD).

Les secteurs d’investissement couvrent les cables sous-marins et les infrastructures numériques,
les réseaux de production et de distribution d’électricité et d’hydrogéne propre, les initiatives
relatives a la chaine de valeur agroalimentaire, la prévention sanitaire et la formation.

S’y ajoute la nécessité d’un rapprochement entre des «blocs» de pays désormais consolidés, qui
peinent a dialoguer au-dela de leurs propres ensembles. L’Europe — qui, il ne faut pas I’oublier,
représente 55 % des échanges mondiaux — peut jouer un role important, voire décisif, en prenant
une initiative internationale de mise en cohérence, a condition de se doter d’une politique étrangére
unitaire.

Il s’agit d’ailleurs d’une priorité, car les déséquilibres s’accompagnent d’un mécontentement
qui fédére le Sud du monde, la Chine et la Russie, et qui pourrait aisément se transformer en
désordre mondial.

Dans une telle initiative, I’Europe pourrait étre non seulement 1’un des bénéficiaires, mais aussi
la région du monde qui, par son histoire et ses traditions, dispose de la «moral suasion» nécessaire
a une action de ce type, susceptible de rapprocher les participants a une table de négociation de
positions plus proches de 1’Occident qu’elles ne le sont aujourd’hui, y compris sur la guerre en
Ukraine.

Il convient de rappeler qu’apres trois crises — la crise financiére de 2008, la crise du Covid-19 et
I’invasion russe de 1I’Ukraine — nous évoluons dans un monde multipolaire, divisé en blocs politico-
commerciaux, trés différent de celui de la «guerre froide». Une zone asiatique est en forte
expansion, non seulement sur le plan économique (la moitié de la population mondiale et prés de
30 % du PIB mondial), mais également en termes d’institutions financiéres et d’accords
commerciaux.

Une agrégation de pays, celle des BRICS, entend développer sa propre action, y compris au
travers d’institutions représentatives.

Sur le plan strictement politique, les résolutions des Nations unies relatives a la guerre russo-
ukrainienne et a la condamnation de 1’agression du Hamas montrent qu’une cinquantaine de pays
ont décidé de ne pas suivre les Etats-Unis et 1’Union européenne, mais d’adopter des positions
autonomes. Il faut en prendre acte et agir pour réduire cette insatisfaction.

La question de 1’énergie est cruciale, tout comme celles de la démographie et de la lutte contre
le changement climatique. Il suffit de considérer que les pays développés verront augmenter leur
consommation d’énergie, malgré la baisse de leur population, tandis que les pays africains — ou se
concentrera d’ici 2050 90 % de I’augmentation de la population mondiale — souffrent d’un déficit
d’infrastructures énergétiques, notamment en raison de I’insuffisance des investissements de la
Banque mondiale.

Parallelement, entre pays développés et pays émergents, la répartition colts-bénéfices des
interventions visant a contrdler les émissions de CO2 demeure fortement déséquilibrée.

4. La centralité de [’énergie, condition préalable au développement

La forte hausse des prix de 1’énergie qui a accompagné d’abord le Covid-19, puis la guerre en

29



Ukraine, a rappelé a tous — citoyens comme gouvernements — la centralit¢ de I’énergie, de sa
disponibilité et de la sécurité de son approvisionnement.

La voie empruntée par I’Europe, avec le choix en faveur de 1’énergie «verte», en montre
aujourd’hui les avantages, avec la baisse du cotit par kWh de I’énergie solaire et éolienne, qui en
fait non seulement la source la moins onéreuse, mais aussi celle qui se préte a des accords et
conventions internationaux pour son développement, en particulier — mais pas uniquement — avec
les pays émergents et le Sud du monde. La disponibilité de 1’énergie constitue une condition
préalable au développement et a la qualité de vie elle-méme, au point que I’on peut dire que c’est la
différence de consommation d’énergie par habitant qui distingue les pays les plus développés des
autres. Ce qui est certain, c’est qu’il existe dans le monde une «faim» d’énergie appelée a perdurer.

Les principaux producteurs de pétrole au monde sont les Etats-Unis (19 % du total), 1’Arabie
saoudite (13 %) et la Russie (12 %). Les Etats-Unis et la Russie sont également les principaux
producteurs de gaz (respectivement 24 % et 18 %).

Les fortes disparités de disponibilité en ressources fossiles conduisent les pays a des attitudes
trés différentes quant a I’utilisation des diverses sources d’énergie, lesquelles demeurent
aujourd’hui encore principalement le charbon, le pétrole et le gaz qui, selon I’ Agence internationale
de I’énergie (AIE, 2024), ont couvert en 2023 plus des deux tiers environ de 1’augmentation
mondiale de la demande énergétique. Cela s’est produit alors méme que, la méme année, 1’offre
d’énergie issue des renouvelables a augmenté a un rythme deux fois plus élevé que l’année
précédente. Avec le retour de Trump a la présidence des Etats-Unis, on observe une forte
réaffirmation de I’importance des combustibles fossiles. Grace a 1’exploitation des formations
schisteuses et & 1’usage de technologies de forage de pointe, les Etats-Unis sont devenus le premier
producteur mondial de pétrole et misent sur une énergie abondante et a bas cofit.

L’Union européenne, qui — a I’exception de la Norveége — est pauvre en ressources fossiles, se
distingue en ayant arrimé sa politique énergétique a la promotion des énergies renouvelables, tout
en continuant a satisfaire la plus grande part de sa demande par des importations de combustibles
fossiles. En 2020, elle importait 58 % de ses besoins énergétiques. Apres la crise énergétique de
2022, consécutive a laée a la guerre en Ukraine, les combustibles fossiles en provenance de Russie,
qui représentaient 24,4 % du total, ont été remplacés par des importations d’autres pays; la
dépendance extérieure de I’'UE n’en est pas moins restée inchangée.

Il est aujourd’hui difficile d’étre optimiste quant aux politiques climatiques. Les scientifiques
réunis au sein du GIEC (Groupe d’experts intergouvernemental sur I’évolution du climat) déclarent
depuis longtemps que, si nous ne parvenons pas a ralentir le réchauffement dii a I’augmentation du
CO: atmosphérique résultant de la combustion des énergies fossiles, les effets seront désastreux si
la température moyenne mondiale augmentait de 2 °C d’ici 2050. En outre, chaque 0,1 °C
supplémentaire accroitra la probabilité de dommages plus importants a un rythme accéléré.

Pourtant, aprés des années de consensus général sur la nécessité de limiter les émissions liées a
I’usage des combustibles fossiles dans la production d’énergie, un changement d’attitude est
aujourd’hui a I’ceuvre, a commencer par celui de la nouvelle administration Trump. Cette posture,
sans remettre explicitement en cause les conclusions de la communauté scientifique, conduit en
pratique & ne pas en partager les indications quant a 1’'urgence d’agir pour réduire les émissions et
le réchauffement planétaire.

Les résultats des derniéres élections européennes ont, a leur tour, mis en évidence une
préoccupation croissante des électeurs quant aux cotts et aux effets de la transition énergétique
engagée avec 1’objectif d’une sortie des énergies fossiles a I’horizon 2050. Cela survient malgré les
catastrophes climatiques déja observées, qui, selon les scientifiques, ne sont que des avant-gotits de
celles, dramatiques, susceptibles de se produire a 1’avenir. Il convient de rappeler que la
température a déja augmenté de 1,1 °C par rapport a son niveau au début du siécle actuel.

C’est pour cette raison que, malgré des points de départ trés différents en matiére énergétique,
tous les pays ont souscrit en 2015 aux Accords de Paris afin de limiter le réchauffement global et
de lutter contre le changement climatique. La transition vers des formes d’énergie différentes des
combustibles fossiles apparait comme un processus de longue durée, car 1’usage des énergies
fossiles restera nécessaire pendant un certain temps, en particulier de la moins polluante d’entre
elles: le gaz. En outre, il est raisonnable de considérer que les deux premiéres économies
mondiales, les Etats-Unis et la Chine, si elles maintiennent les politiques annoncées, seront
responsables, dans les prochaines années, d’une augmentation significative des émissions de COs..

30



Les questions environnementales et celles liées au changement climatique constituent une
priorit¢ absolue. Cet engagement demeure toutefois trés insuffisamment réalisé, malgré les
objectifs ambitieux des Accords de Paris de 2015 (et des étapes ultérieures) en matic¢re de climat et
de réchauffement global, des «Millennium Goals» du PNUD (Programme des Nations unies pour le
développement), ainsi que I’intervention de I’Eglise a travers 1’encyclique du pape Frangois
«Laudato si’». Un role important est joué par les COP (Conference of the Parties), conférences
annuelles consacrées au climat tenues depuis le Sommet de Rio de 1992, au cours duquel a été
adoptée la Convention-cadre sur les changements climatiques.

Apres une période d’engagement important culminant avec la COP26 de Glasgow en 2021, des
réserves ont toutefois commencé a se manifester a I’égard de ces initiatives. La Conférence
(COP29), tenue a Bakou en 2024, a examiné, sans parvenir au consensus nécessaire, les plans
nationaux de réduction des émissions visant 45 % d’ici 2030, ainsi que la mise en place d’un fonds
destiné a compenser les pertes subies par les pays pauvres du fait du climat et a soutenir les pays
frappés par une surchauffe climatique.

Le tableau est difficile et exigeant, mais il convient de rappeler que, contrairement aux
combustibles fossiles, la voie des énergies renouvelables requiert des investissements importants
dans les infrastructures et des améliorations transformationnelles, tant dans la production que dans
la distribution d’énergie. Ces changements exigent des délais longs. La transformation profonde qui
en découle explique les difficultés rencontrées aujourd’hui par la transition énergétique de sortie
des combustibles fossiles, laquelle demeure toutefois, en Europe, ’orientation fondamentale,
confirmée par la présidente von der Leyen a la fin de 2024.

Le choix européen d’une transition énergétique fondée sur une politique de «croissance verte»
et, partant, durable, ne peut réussir que s’il est alimenté par 1’innovation (Aghion et al., 2009).

Il s’agit d’un point essentiel, car les processus de transition énergétique impliquent une
transformation d’ampleur historique, reposant sur des investissements massifs dans la production et
I’utilisation de 1’énergie. Il s’agit de transformer les installations existantes jusqu’a en neutraliser
I’impact climatique li¢ aux émissions de CO:. Il s’agit également de transformer le systéme de
distribution grace aux technologies numériques, afin de permettre une utilisation optimisée des
renouvelables, et de redessiner, de manic¢re décentralisée, les relations entre production et
consommation. Au-dela de la production, il convient d’agir sur les usages de I’énergie dans les
transports (véhicule électrique), dans les usines et 1’activité productive (avec un effort particulier
dans les secteurs ou il est plus difficile de réduire les émissions de CO-) ainsi que dans 1’habitat.
Ces interventions impliquent une transformation profonde du systeme productif, des cofts
considérables et des bénéfices certainement supérieurs, mais perceptibles seulement & I’avenir. A
cela s’ajoute que I’augmentation du cofit de 1’énergie, amorcée peu avant le début de la guerre en
Ukraine et ayant explosé immédiatement apres, constitue un nceud encore non résolu, méme si les
progrés des technologies renouvelables ont rendu leur utilisation économiquement avantageuse.
Pour obtenir le consensus nécessaire des citoyens, il est indispensable, contrairement a ce qui a été
fait jusqu’a présent, que cette trajectoire soit présentée de maniére a rendre clairement intelligible
la facon dont elle sera conduite.

La question centrale est de savoir si les politiques climatiques, visant a lutter contre le
changement climatique, peuvent étre mises en ceuvre sans sacrifier le développement économique.
Les analyses empiriques et théoriques de Daron Acemoglu et al. (2023) montrent que cela est
possible grace a un usage approprié de taxes sur les émissions de carbone et d’incitations en faveur
des énergies renouvelables, de nature a réorienter le changement technologique et a soutenir
I’innovation au service des technologies «propresy.

5. Echapper au piége de la technologie intermédiaire en coopérant avec les pays
émergents

L’Europe est confrontée a un ralentissement de la croissance et de la productivité qui appelle
une action résolue afin de repositionner son économie dans le cadre de la concurrence
internationale. Cette situation tient largement a la prépondérance des investissements dans les
«technologies intermédiaires» et au déficit de la balance des paiements dans le secteur des services
avancés, qui voit I'UE importatrice nette en provenance des Etats-Unis de logiciels, de services de

31



calcul, de télécommunications et de services internet.

La réduction des avantages jusque-la tirés des termes de 1’échange entre produits énergétiques,
minerais et biens manufacturés se traduit, sans surprise, par la crise que traverse le principal pays
industriel européen, I’ Allemagne. L’ensemble des pays de la zone euro en subit les conséquences,
avec le risque croissant de ne plus pouvoir soutenir un modele de protection sociale colteux, déja
fortement mis sous pression par le vieillissement démographique.

L’Europe s’inscrit dans une transition de long terme qui I’a conduite, depuis 1’époque ou elle
détenait le leadership en matiére d’innovation financiére et technologique, & un retard dans
I’adoption des technologies de pointe. Pour remédier a cette situation, 1’investissement dans le seul
secteur de la haute technologie ne suffit pas. Il est nécessaire de déployer une action de politique
étrangeére capable de structurer une coopération avec les pays émergents d’Asie du Sud-Est, en
particulier I’Inde et le Japon, afin de créer une chaine de valeur susceptible de relever, a 1’échelle
internationale, le défi technologique posé par la Chine et les Etats-Unis.

Un rapport récent sur la politique d’innovation de I’'UE (Fuest et al.,2024) souligne que, si
I’investissement public en recherche et développement a augmenté au cours des vingt derniéres
années pour atteindre le niveau des Etats-Unis (0,7 % du PIB), I’investissement privé demeure
nettement inférieur (1,2 % du PIB), soit environ la moiti¢ de celui observé outre-Atlantique.

De plus, les entreprises américaines consacrent environ 75 % de leurs investissements au
développement de logiciels, contre seulement 6 % pour I’'UE, ce qui se traduit par une quasi-
position dominante des Etats-Unis dans ce secteur. A cela s’ajoute, comme 1’a souligné Mario
Draghi (2024), que le mod¢le européen orienté vers les exportations «a toléré une faible croissance
salariale afin d’accroitre la compétitivité externe [...]. Or, aujourd’hui, cette combinaison de
demande externe, d’exportation de capitaux et de faibles niveaux salariaux n’est plus soutenabley.

Se pose ainsi, une nouvelle fois, la question du dynamisme du systéme économique européen,
qui n’offre pas les opportunités d’investissement les plus rentables, précisément parce que,
concentré sur les technologies intermédiaires, il ne tire pas suffisamment parti des possibilités de
coopération internationale offertes par les technologies de pointe, en particulier les TIC et
I’intelligence artificielle.

6. Le changement technologique et [’Intelligence Artificielle

L’intelligence artificielle (IA) constitue une technologie a usage général (gemneral purpose
technology) appelée a transformer en profondeur I’ensemble de 1’activité productive.

Elle promet des mutations majeures dans les années a venir, méme si I’ampleur de ses effets sur
la productivité et ’emploi demeure débattue.

L’IA est destinée a redéfinir la frontiére entre ce que «fait I’homme» et ce que «font les
machinesy, a travers le traitement de langages spécifiques fondés sur I’exploitation et ’analyse de
bases de données extrémement complexes. Les estimations actuelles de ses effets sur la
productivité, a un horizon de dix ans, présentent des écarts considérables.

Cette divergence tient en grande partie aux approches méthodologiques adoptées. La premicre
repose sur 1’analyse des transformations des taches associ¢es a I’lA (Acemoglu, 2024), a travers
I’automatisation des processus, leur intensification et la complémentarité entre anciennes et
nouvelles fonctions. La seconde s’appuie sur un paralléle avec les grandes vagues passées de
technologies a usage général, telles que I’électricité ou Internet.

Les écarts entre les estimations reflétent surtout le nombre et 1’étendue des secteurs affectés —
ou appelés a I’étre — par I’[A, a commencer par les gains de productivité déja observables dans le
développement de logiciels, les services a la clientéle et le conseil aux entreprises. Les effets
globaux de I'TA dépendent étroitement du calendrier de diffusion de cette technologie dans les
différents secteurs de 1’économie. Il convient également de tenir compte de la «maladie de
Baumol», liée a la capacité inégale des secteurs a absorber le progrés technologique. Comme 1’ont
montré William Baumol et William Bowen (1965), certains secteurs intégrent pleinement
I’innovation, tandis que d’autres y parviennent plus lentement, voire pas du tout. Un quatuor
interprétant Mozart ne peut accroitre sa productivité, méme en présence de progrés technologique.
Il en résulte que, dans certains secteurs, salaires et prix augmentent sous 1’effet des gains de
productivité induits par la technologie — en 1’occurrence I’A — tandis que d’autres secteurs, non

32



concernés, finissent par subir ces hausses, ce qui contribue a un ralentissement de la croissance
moyenne.

Un autre aspect déterminant concerne la vitesse d’adoption de I’[A par rapport aux précédentes
technologies a usage général, telles que 1’électricité, 1’ordinateur personnel ou Internet. Il s’agit
d’un point particuliérement difficile & anticiper. Il est toutefois certain que les pays qui adopteront
I’'TA plus précocement et plus largement bénéficieront d’un avantage compétitif analogue a celui
dont ont profité les Etats-Unis grace a I’adoption rapide et massive d’Internet.

Un enjeu central de la diffusion de I’TA réside dans ses effets sur le marché du travail, tant en
termes de salaires et de revenus que d’emploi. Daron Acemoglu et al. (2023) soulignent que «la
diffusion des technologies numériques au cours des quarante dernieres années a fortement accru les
inégalités de revenus», tout en précisant que «les effets de I’A dépendent de la manicre dont elle
est développée et utilisée». Une focalisation excessive sur 1’automatisation et le remplacement du
travail tend a accroitre les inégalités. A 1’inverse, une IA générative complémentaire du travail
humain, associée a des politiques de développement des compétences — y compris pour les
personnes ne disposant pas d’une formation universitaire — peut constituer un antidote aux
inégalités.

Il ne fait pas de doute que les effets de I’TA dépendent largement des caractéristiques du
systéme économique dans lequel elle est introduite. Dans les économies avancées, et en particulier
dans le secteur tertiaire, la forte composante cognitive des emplois expose naturellement le marché
du travail a ’influence de I’TA.

Les économies émergentes, et plus encore les pays en développement, en tirent des bénéfices
moindres, en raison du poids prépondérant de I’industrie traditionnelle et de la moindre présence de
main-d’ceuvre qualifiée. Il en résulte une exposition de ’emploi a I’TA nettement plus élevée dans
les économies avancées, ce qui tend a accroitre les écarts de compétitivité relative entre pays
(Cazzaniga et al., 2024).

7. Démographie et migrations

Les projections disponibles indiquent que les dynamiques démographiques a long terme
différent fortement selon les régions et les pays. Elles ont des implications majeures pour le
développement, car une population plus nombreuse constitue une ressource, et parce que, a
conditions égales, la structure par age et la répartition de la population jouent un rdle déterminant
dans le potentiel de croissance.

Les migrations, en modifiant cette structure, constituent un facteur clé de transformation des
avantages comparatifs entre pays.Si les migrations ont toujours accompagné 1’histoire humaine —
phénoméne global répondant a un besoin fondamental de mobilité — leur accueil dans les pays de
destination est loin d’étre acquis. Aujourd’hui, tant aux Etats-Unis qu’en Europe, les
comportements électoraux traduisent une forte réticence a 1’égard de 1’immigration.

Cette situation pose un probléme complexe, dont la résolution conditionne, en Europe tout
particuliérement, la possibilité de parvenir a un développement durable. Cela est d’autant plus vrai
si I’on considére les effets de long terme du vieillissement démographique, qui ont conduit Larry
Summers (2020) a associer de manicre crédible ce phénomeéne a la «stagnation séculaire».

Le vieillissement de la population tend a réduire la demande de biens d’investissement et leur
prix relatif, en particulier dans les technologies de 1’information et de la communication. Il entraine
également une hausse des dépenses publiques en matiére de retraites et de santé, affecte les déficits
publics et accroit 1’épargne de précaution face a la perspective d’une fiscalité plus élevée. Il en
résulte une tendance a la stagnation séculaire, liée a un excés d’épargne non compensé par
I’investissement.

La diminution de la part des jeunes dans la population totale pése sur la demande de «biens
nouveaux», sur l’offre de travail et sur la productivité. Méme si elle ne débouche pas
nécessairement sur une stagnation séculaire, cette évolution incite les gouvernements a adopter des
politiques de soutien a la natalité et/ou de prolongation de la vie active.

La contribution des seniors a 1’activité productive concerne 1’ensemble des pays de I’OCDE, ou
la part des personnes de plus de 55 ans dans I’emploi a augmenté de 79 % entre 2008 et 2018. Le
Japon, qui affiche la plus forte espérance de vie a la naissance, constitue un exemple en mati¢re de

33



participation des seniors au marché du travail. La capacité a promouvoir cette participation dépend
du contexte institutionnel, notamment des systémes de retraite, de I’offre de soins et de la structure
de I’emploi (Scott, 2020).

L’usage des robots et de I'[A, combiné a des formes de travail flexible et a temps partiel, tend a
exercer une pression a la baisse sur les salaires des emplois peu qualifiés, tout en favorisant
I’emploi des travailleurs plus 4gés disposant des compétences requises. Cela souléve des enjeux en
maticre de relations contractuelles et de dispositifs de protection, I’activité des seniors pouvant
jouer un role précieux dans I’accompagnement des jeunes générations.

Face a "ampleur du vieillissement démographique — particulierement marqué en Europe et au
Japon — et a I’échec relatif des politiques mises en ceuvre jusqu’a présent, il devient indispensable
d’affronter I’autre versant du dilemme: I’immigration. L’attitude adoptée a 1’égard des migrations
constitue I’un des principaux tests de la clairvoyance politique et économique des pays développés.

Ni P’instrumentalisation des sentiments hostiles a 1’immigration, ni les politiques de simple
endiguement ne permettent de répondre a un phénomene de portée historique.

Si I’Europe souhaite se projeter dans I’avenir, elle doit s’appuyer sur ses valeurs et ses traditions
d’accueil et d’intégration, en investissant dans 1’inclusion des migrants, compte tenu du déclin de la
natalité et de la population en age de travailler qui accompagne le vieillissement démographique.

8. Equité, cohésion et développement

Si I’investissement dans les nouvelles technologies est indispensable a la relance de la
compétitivité européenne, le développement ne peut s’inscrire durablement dans un contexte
dépourvu de principes d’inclusion et d’équité sociale. Le prix Nobel Edmund Phelps (2022)
rappelle que les économies occidentales supportent depuis des décennies des cofits sociaux élevés
liés au ralentissement de la productivité totale et de I’innovation, se traduisant notamment par des
salaires stagnants et une insatisfaction croissante face a la faiblesse des opportunités offertes au
travail.

Il est donc nécessaire de promouvoir une société plus inclusive et plus dynamique, capable de
favoriser la créativité et I’innovation indispensables a une «bonne vie» et au développement.

Face a la grande transformation en cours — celle du numérique, des nouvelles technologies et de
I’intelligence artificielle — nous ne disposons pas encore d’une réponse pleinement adaptée.

Les technologies de I’information et de la communication offrent un potentiel considérable
d’amélioration de la santé et de la longévité, et peuvent ainsi accroitre le bien-&tre. Toutefois, elles
constituent également 1’un des principaux facteurs d’augmentation des inégalités. L’automatisation
du travail réduit la part du travail dans la valeur ajoutée au profit du capital, accroit le risque de
chomage et impose des processus longs et complexes de reconversion des compétences.

Les préoccupations relatives aux effets de I’IA sur les inégalités s’expliquent par ’ampleur de la
transformation économique et sociale attendue dans les années a venir, d’autant plus que se
multiplient les prévisions concernant le recours croissant a des robots humanoides appelés a
assister, voire a remplacer, le travail humain (Masera, 2024).

Dans ce contexte, il devient indispensable de repenser les systémes de protection sociale afin de
garantir les conditions nécessaires a 1’équité et a I’inclusion. Cette tache est particulicrement
complexe dans un environnement marqué par une concurrence accrue et par 1’affaiblissement des
mécanismes traditionnels de régulation des marchés. Les dispositifs antitrust, congus pour limiter
les positions dominantes, ont vu leur efficacité s’éroder, au point que le réle des grandes entreprises
de haute technologie aux Etats-Unis — telles que Meta, Google, Microsoft, Amazon ou OpenAl —
est désormais qualifié de forme potentielle de techno-oligarchie.

L’observation des transformations en cours révéle que I’Etat-providence, dans sa configuration
actuelle, ne suffit plus a répondre aux nouveaux besoins d’inclusion et de sécurité sociale. A coté
des catégories protégées de la société industrielle subsistent des populations exclues, du fait de
I’évolution de la demande de compétences dans 1’industrie et les services, qui requiert désormais
des qualifications plus élevées que celles du passé. L’ensemble des personnes occupant des emplois
instables, dépourvues de sécurité et de ressources alternatives, constitue une nouvelle classe
sociale, le «précariat» (Standing, 2016), caractérisée par une alternance permanente entre emploi et
chomage.

34



Pour ces populations, I’ascenseur social ne fonctionne plus, faute de mécanismes d’inclusion et
de ressources permettant d’acquérir les compétences requises par une économie en mutation.

La réponse ne peut consister qu’en une refonte de I’Etat-providence, non seulement a 1’échelle
nationale, mais aussi a celle de I’Union européenne, d’autant plus que certaines formes de précarité
résultent de stratégies d’entreprises exploitant les écarts d’incitations a la localisation au sein du
marché intérieur.

Si 'UE entend redevenir une région attractive a 1’échelle mondiale, elle doit assumer
pleinement ces enjeux.

La réforme du welfare doit également tenir compte de la pression croissante exercée par le
vieillissement démographique sur les finances publiques, en particulier a travers 1’augmentation des
dépenses de santé et de retraite.

Une condition essentielle pour que les systémes de protection sociale puissent faire face aux
défis de la transformation en cours est la réalisation de gains de productivité suffisants pour
dégager les ressources nécessaires au financement de la santé, des retraites et de 1’éducation,
garantes de 1’équité et de ’inclusion. En réalité, une plus grande inclusion sociale et une réduction
des inégalités ne sont possibles qu’a travers une augmentation de la productivité totale, étroitement
liée a I’investissement dans la formation, laquelle revét une importance décisive dans un contexte
de changement technologique rapide.

La polarisation des compétences observée dans l’industrie manufacturiere a 1’ére de la
mondialisation souligne la nécessité d’une formation continue capable de répondre a une demande
croissante de qualifications élevées. Cette exigence est encore renforcée a I’ére du numérique et de
I’intelligence artificielle.

Le défi réside dans la capacité a créer des emplois de qualité, a soutenir la croissance du PIB et
a financer un systéme de protection sociale de plus en plus colteux en raison du vieillissement
démographique.

9. L’innovation comme moteur de la dynamique sociale

L’Europe a besoin d’une société non seulement plus inclusive, mais aussi plus dynamique.

Cet objectif peut étre atteint par un retour affirmé a son rdle d’acteur global, non seulement a
travers les échanges et sa contribution a la redéfinition de 1’ordre économique international, mais
aussi par des investissements conjoints avec les pays émergents dans la recherche et les nouvelles
technologies, qui constituent le moteur des transformations contemporaines.

Il convient de rappeler que I’innovation ne dynamise pas uniquement 1’économie, mais
I’ensemble de la machine sociale et que, contrairement a une idée répandue, elle constitue un
moyen de réduire les inégalités plutot que d’en créer de nouvelles. Elle représente également un
puissant levier de réactivation de 1’ascenseur social. C’est 1’insuffisance de 1’innovation qui
alimente les inégalités, en raison du manque d’opportunités et de perspectives de développement.

Cela vaut également en matiére de durabilité, domaine dans lequel les limites économiques et
sociales des politiques climatiques ont clairement émergé. En conclusion, le cadre devant guider les
choix européens est celui d’'un développement fondé sur un role international proactif, rendu
possible par la nouvelle posture des Etats-Unis a I’égard du systéme multilatéral qu’ils avaient eux-
mémes contribué a établir. Le patrimoine historique et culturel de 1I’Europe lui permet d’opposer a
la logique du conflit aujourd’hui dominante celle de la coopération et de I’intégration
internationale, en misant sur I’innovation, entendue non seulement dans son acception
technologique, mais dans son sens le plus large: la capacité d’expérimenter et de créer de nouvelles
opportunités.

35



PARTIE III

UN SOLIDE NAVIRE DANS UNE MER EN TEMPETE:
ONZE CONSIDERATIONS POUR L’UNION FEDERALE

1. La politique des grandes puissances

Lorsque la mer est en tempéte, il faut des navires solides pour la traverser. Cette mer est le
monde en profonde mutation, qui remet en cause I’Union européenne (UE) et ses capacités
d’action. Les équilibres internationaux et nationaux qui avaient permis a celle-ci de se consolider
ont été balayés par le cyclone nationaliste. Par le nationalisme des grandes puissances (Etats-
Unis, Russie et Chine), par celui des puissances moyennes (Inde, Turquie), ainsi que par le
nationalisme en progression au sein méme des Etats membres de I’UE.

Si I’intégration européenne avait été engagée pour domestiquer I’agressivité du nationalisme,
celui-ci est redevenu le probléme central de la politique européenne et internationale. L’Europe
intégrée a constitué une réponse a la guerre, une réponse qui a réussi a éradiquer celle-ci de notre
continent. Toutefois, la guerre est revenue, non plus sous la forme de conflits interétatiques, mais
sous celle de la politique de puissance. Comme I’agression russe contre 1’Ukraine ou la violence
israélienne a 1’encontre de la population palestinienne de Gaza.

Cette politique de puissance est en train de démanteler ’ordre libéral international au sein
duquel I’Europe intégrée avait pu se développer. Le droit a été remplacé par la force, la
négociation par I’intimidation. L’Europe intégrée n’est pas préparée a affronter un changement
aussi radical du systéme international, ayant confié sa sécurité a I’Amérique au cours des
soixante-dix derniéres années et ayant pensé que le monde était une projection externe de son
multilatéralisme interne.

Des temps extraordinaires exigent des réponses extraordinaires; des défis existentiels
requiérent des changements structurels.

2. Une démocratie conditionnée par les Européens

Il a été commode (pour les Européens) de confier leur sécurité a d’autres (les Américains). Ce
faisant, ’'UE a pu transférer des ressources du warfare vers le welfare, donnant naissance a un
marché unique continental, devenu le plus intégré au monde, grace auquel elle a promu la
croissance économique et le développement social de ses Etats membres.

La paix a rendu possible le développement, et le développement a stabilis¢ la démocratie.
Pour la premicre fois, dans I’aprés-Seconde Guerre mondiale, des démocraties libérales se sont
consolidées dans tous les pays d’Europe occidentale. Un continent qui avait inventé le fascisme
et le nazisme a pu se doter de systemes de rule of law capables de protéger les droits et la dignité
des personnes.

Un continent qui avait massacré des millions de Juifs, de membres de minorités religieuses et
sexuelles, d’opposants politiques, avec le consentement de majorités nationalistes enthousiastes,
a retrouvé le sens de sa propre fragilité en se dotant de contraintes constitutionnelles et d’une
nouvelle culture politique.

La démocratie électorale a été insérée dans un double systéme régulateur, fondé sur les
constitutions internes et les traités interétatiques externes, donnant naissance a un mode¢le de
«démocratie conditionnée» (constrained democracy) destiné a prévenir la formation de tyrannies,
tant des majorités que des minorités.

Un modele qui a nourri une culture du pluralisme et de la tolérance, du respect et des droits,

37



de la solidarité et de la responsabilité. Aprés Auschwitz, en Europe, plus personne ne peut dire:
«mes raisons sont les seules qui comptent», «ma vérité est la seule qui compte», «ma Nation est
la seule qui compte».

3. Une union sans cesse plus étroite

Le projet d’intégration est né d’une exigence de civilisation démocratique des Etats européens.
En créant une démocratie plus large (une démocratie composite), on a cherché a équilibrer une
faction par une autre, afin de prévenir I’émergence de nouveaux centralismes autoritaires.

Il s’est agi de construire un systéme de liberté et de justice capable d’accueillir en son sein des
différences sociales, culturelles et religieuses. L’élargissement progressif de I’'UE n’a pas été
seulement I’expression de sa politique étrangere, mais aussi et surtout celle de la vision de
libéralisme social a I’origine de sa fondation.

Ce libéralisme social a ¢été indissociable d’un libéralisme internationaliste qui s’est
institutionnalisé a I’extérieur de 1’Union. Bien que les traités aient cherché a définir les institutions
et les procédures du processus d’intégration, celui-ci s’est appuyé sur un ethos commun: le partage,
par les gouvernements et les citoyennetés nationales, des valeurs et des finalités du processus
intégratif.

Cette vision est devenue une véritable téléologie. Elle a guidé les processus d’¢élargissement de
I’UE, nécessaires pour dépasser d’anciennes barriéres et stabiliser des zones contestées, mais gérés
comme s’ils ne requéraient pas de changement institutionnel de 1’Union.

Selon cette vision, les élargissements devaient produire des différences de moyens, mais non de
fins, du processus d’intégration. On a continué a considérer que I’objectif d’une «union sans cesse
plus étroite» était partagé par les pays entrant successivement dans I’'UE. Ce sentiment commun
devait faciliter la résolution des différends et des tensions, faisant progresser ’intégration. Mais il
n’en a pas été ainsi.

4. Le retour des souverainetés nationales

Avec Maastricht, ’'UE ne s’est pas limitée a promouvoir le marché unique, mais a également
inscrit a son agenda des domaines relevant traditionnellement de la souveraineté nationale (de la
deéfense aux affaires étrangeres, de la fiscalité a 1’asile politique). Ces domaines ont été gouvernés
selon un modele de gouvernance intergouvernementale, et non selon le modele supranational du
marché unique. Alors que ce dernier fonctionne a la majorité, le premier repose sur ’'unanimité.

Les crises des vingt derniéres années, survenues dans des domaines laissés a la compétence des
Etats membres, ont encore renforcé la gouvernance intergouvernementale et sa logique de
protection des souverainetés nationales.

Le nationalisme, sorti par la porte avec les traités de Rome de 1957, est revenu par la fenétre
avec le traité de Maastricht de 1992. La défense de la souveraineté nationale (fraichement acquise)
a constitu¢ la préoccupation majeure des pays d’Europe orientale entrés avec le «big bang» des
années 2000, mais aussi, sous des formes plus modérées, des pays d’Europe du Nord entrés lors des
¢largissements précédents.

Alors que 1’Europe intégrée avait été lancée pour relativiser 1’Etat national, les nouveaux
entrants — en particulier ceux du dernier élargissement — ont interprété I’intégration comme une
occasion de sauver I’Etat national. Une fois affirmée 1’intangibilité de la souveraineté nationale,
s’est également imposée ’idée qu’elle était autonome dans la définition de sa propre structure
constitutionnelle interne.
Cette autonomie s’est traduite par le non-respect des principes consacrés a I’article 2 du TUE,
pourtant souscrits pour adhérer a I’'UE. D’ou le democratic backsliding, la dérive autocratique
observée dans certains Etats membres du dernier élargissement.

Par sa distribution des droits de veto, la gouvernance intergouvernementale a ainsi permis de
protéger les souverainetés nationales des Etats membres, y compris celles ayant conduit a des
issues illibérales et autocratiques.

38



5. Nouveau monde et vieux paradigmes

Le résultat est saisissant. L’UE a perdu son ame — ce «PLUS JAMAIS CA» proclamé par les
Péres fondateurs — et pas seulement sa capacité décisionnelle. Les raisons de I’intégration se sont
dissipées. Les principes fondamentaux ont été bafoués. Méme la loyauté entre Etats face & la
menace de la guerre a été remise en cause. La pression pour transformer I’UE en une organisation
internationale s’est intensifiée. Prisonniére de 1’idée selon laquelle les institutions suivent les
politiques ou les accords entre gouvernements, 1’Union s’est retrouvée dépourvue des instruments
et des ressources nécessaires pour se défendre dans un monde de rapports de force.

Elle n’a pas su répondre a la guerre commerciale de Trump ni a la guerre militaire de Poutine
comme ces défis I’exigeaient. Elle a su réagir (par exemple a la pandémie), mais non agir face aux
transformations historiques en cours.

La montée des sentiments nationalistes dans presque tous les Etats membres a rendu I’action
encore plus incertaine, une incertitude qui a, a son tour, alimenté ces sentiments. Méme sur le plan
industriel, au lieu de coopérer, les entreprises nationales de défense ont continué a se concurrencer.

Enfin, I’'UE a décidé d’assumer sa propre sécurité, mais elle le fait en nationalisant la défense,
au lieu de créer un systeme supranational efficace et contr6lé. Aux défis d’un monde nouveau,
1’Union répond avec une mentalité ancienne. Elle ne parvient pas & penser au-dela des Etats
nationaux. Nouveau monde, vieux paradigmes.

6. Une Europe a plusieurs cercles

Il convient de libérer I’Europe intégrée du piege — institutionnel et cognitif — qui I’enferme. Si
I’on veut empécher son involution vers une organisation internationale (fondée sur une simple
coopération entre régimes politiques différents) et si I’on souhaite retrouver les raisons de 1’union
sans cesse plus étroite (ainsi que les valeurs qui la justifient), il est alors nécessaire d’aller au-dela
du statu quo.

Au regard des différences entre ses Etats membres, I"'UE doit étre considérée comme un point
de départ, et non comme un point d’aboutissement, du processus d’intégration. L histoire compte:
elle crée des prédispositions et des attentes. Face a la différenciation interne de I’UE, il convient de
poursuivre des stratégies a somme positive, afin de répondre a des besoins différents sans les faire
entrer en collision.

Il est peu probable de répondre a ces exigences par une réforme des traités, en raison de la
contrainte de I'unanimité qui les hypothéque. De méme, les stratégies internes aux traités, fondées
sur les coopérations renforcées, se révelent insuffisantes. Celles-ci sont utiles pour faire progresser
I’intégration fonctionnelle dans certaines politiques spécifiques, mais non pour promouvoir une
intégration de nature politique, telle que la création d’un acteur supranational disposant des
ressources et des capacités nécessaires pour agir sur la scéne internationale.

Pour cette raison, il est nécessaire de sortir du cadre des traités, en permettant a 1’Europe
plurielle de trouver ses formes institutionnelles différenciées. Une différenciation qui doit avoir un
caractére constitutionnel, et non simplement fonctionnel. Une Europe a plusieurs cercles ou a
plusieurs niveaux: au centre, une union fédérale; ensuite, une communauté économique plus large;
enfin, une confédération inclusive de tous les Etats européens qui souhaitent partager des réponses
communes a des enjeux tels que les défis de la sécurité ou de la protection de I’environnement.

C’est le centre — 1’union fédérale — qui doit disposer d’une subjectivité politique propre, afin
d’agir comme un acteur unitaire dans les domaines cruciaux de la sécurité et du développement, en
définissant un standard de solidarité sociale que tous ses membres doivent respecter.

7. L’union fédérale

L’union fédérale ne peut étre une copie des fédérations existantes, en particulier de la fédération
allemande d’apres-guerre, qui a exercé la plus forte influence sur le processus d’intégration.
L’Allemagne fédérale est née de la désagrégation d’un Etat auparavant unitaire et (hyper)centralisé,
tandis que ’union fédérale européenne résultera de I’agrégation d’FEtats auparavant indépendants,

39



démographiquement asymétriques et culturellement différenciés.

Ces asymétries et ces différences excluent tout projet de centralisation. Le projet doit donner
naissance a une union fédérale, et non a un Etat fédéral. Une union fédérale est une démocratie
composite, structurée autour d’une séparation multiple des pouvoirs — entre le centre et les unités,
et en leur sein — dans laquelle chaque pouvoir est contrebalancé par un autre.

Le centre doit disposer d’une capacité décisionnelle, d’un gouvernement capable de répondre
efficacement aux menaces internes et externes. Mais cette capacité décisionnelle doit se limiter aux
menaces que les Etats ne sont pas en mesure d’affronter seuls, et ne pas s’étendre aux politiques
dans lesquelles les Etats peuvent intervenir plus efficacement. Dans ces domaines, les compétences
des gouvernements et des parlements nationaux doivent étre préservées.

L’union fédérale ne peut naitre que de Dinitiative des FEtats fondateurs du processus
d’intégration, en particulier la France et 1’Allemagne, mais elle doit inclure tous les anciens et
nouveaux Etats qui partagent 1’objectif de I’«union sans cesse plus étroite.

8. Le gouvernement de ['union fédérale

Le centre de I’'union fédérale doit avoir un caractére supranational, indépendant des institutions
nationales. Pour mener les politiques qui lui sont confiées, il doit pouvoir disposer de ressources
propres — fiscales autant que militaires —, d’une infrastructure administrative indépendante et de
mécanismes de controle spécifiques. Le centre doit étre constitué d’un gouvernement limité,
soumis au contréle d’un pouvoir législatif bicaméral — compos¢ d’une chambre des citoyens et
d’une chambre des Etats — agissant sous la supervision d’une cour de justice.

En raison des asymétries démographiques et des différences culturelles, le gouvernement ne
peut revétir un caractére parlementaire. S’il dépendait de la confiance de la chambre populaire, il
refléterait nécessairement les intéréts et la culture de la délégation la plus nombreuse. De méme,
s’il dépendait du choix de la chambre des Etats, il finirait par refléter les intéréts et la culture des
gouvernements des Etats les plus grands et les plus puissants.

Le gouvernement doit étre formé de maniere indépendante a la fois de la chambre des citoyens
et de la chambre des FEtats, afin de garantir I’égalité entre les premiers et entre les seconds. L’union
est un projet antihierarchique et anti-hégémonique, entre des citoyens différents et des Etats divers.

L’Europe a déja connu des expériences d’agrégation impériale, menées par des pays qui se
considéraient plus forts parce que plus grands. Nous savons comment elles se sont terminées. Nous
avons besoin d’étre ensemble pour faire face a des défis plus grands que ceux des Etats pris
individuellement, mais nous devons aussi le faire dans le respect des principes d’égalité entre les
Etats et entre les citoyens. Penser hors des cadres établis.

9. Centraliser et décentraliser

L’union fédérale, organisée comme une démocratie composite, n’est ni un projet de droite ni un
projet de gauche. Elle cherche a apporter des réponses positives a des exigences différentes. Dans
un monde en mutation radicale, aucun Etat n’est en mesure de faire face seul aux menaces issues de
la politique des grandes puissances, ni aux défis du changement climatique, de D’instabilité
monétaire ou de I’innovation technologique. Dans le méme temps, [’agrégation fédérale entre les
Etats ne doit pas créer de hiérarchies entre eux, comme cela serait inévitable en cas de
centralisation de cette agrégation. Il s’agit d’instituer des capacités décisionnelles sans favoriser des
hiérarchies ou des hégémonies.

Contrairement a ce qui s’est produit aprés Maastricht, il ne s’agit pas de placer les
gouvernements et les parlements nationaux au centre, mais de séparer constitutionnellement les
compétences du centre et celles des Etats, en renforgant  la fois les institutions du premier et celles
des seconds.

Au lieu de centraliser ou de décentraliser indistinctement politiques et institutions, il convient de
poursuivre une stratégie qui distingue les politiques devant étre centralisées de celles qui doivent
rester décentralisées, en séparant les institutions chargées de gérer les premiéres de celles chargées
de gérer les secondes

40



La séparation institutionnelle permet de clarifier les responsabilités, contrairement a ce qui s’est
produit aprés Maastricht, ou tout le monde est responsable mais ot personne ne 1’est véritablement.
La démocratie composite de I'union fédérale doit reposer sur une démocratie forte a la fois au
centre et au sein des Etats.

10. Identités plurielles

L’union fédérale requiert la formation d’une identité composite, tant parmi les citoyens que
parmi les élites. Il ne s’agit ni de substituer I’identité supranationale a 1’identité nationale, ni de
considérer cette derniére comme insubstituable par la premiére.

L’union fédérale doit se libérer du paradigme étatiste, selon lequel, I’autorité politique étant
unique, des identités plurielles ne pourraient exister. Mais elle doit également dépasser les
approches qui l’ont jusqu’a présent inspirée, telles que le fonctionnalisme — selon lequel
I’intégration se réduit a la résolution de problémes — ou l’intergouvernementalisme — selon
lequel I’intégration dépend des gouvernements et de leurs intéréts.

Ces deux approches dérivent du paradigme étatiste, dans la mesure ou elles congoivent soit une
union allant vers la formation d’un Etat, soit une union réduite a une simple coordination entre
Etats. Le fonctionnalisme et I’intergouvernementalisme ont permis de résoudre des problémes,
mais ces solutions ont a leur tour créé des problémes sans solution, dés lors que 1’on demeure dans
ces cadres analytiques.

Il est nécessaire de remplacer le paradigme étatiste par le paradigme fédéraliste, seul a méme de
donner corps a I’unité dans la diversité.

11. Un solide navire

Etre européen signifie étre plusieurs personnes a la fois. On peut avoir une identité en tant que
citoyen d’un Etat, en tant que citoyen d’organismes supranationaux, et en tant que citoyen d’une
union fédérale.

C’est le pluralisme des identités, au sein de I’union, qui garantit la civilité des relations entre ses
membres. Les identités multiples préviennent les conflits non négociables. Si les identités des Etats
sont fagonnées par leur histoire, I’identité supranationale doit, quant a elle, résulter d’un choix
constitutionnel et moral, précisément parce que [’union est un projet politique.

Pour garantir le pluralisme qui la caractérise, I’union ne peut étre maintenue que par des valeurs
politiques, formalisées dans un pacte constitutionnel. C’est la démocratie libérale — et sa culture
des droits individuels et de la dignité de chaque personne — qui peut tenir ensemble des citoyens
différents.

L’union est un projet tourné vers I’Europe de demain, et non seulement vers celle d’hier. C’est
un projet inclusif, non exclusif; un projet ouvert, non fermé; un projet généreux, non avare. C’est
un projet qui requiert un sens de la limite de la part des citoyens et une disposition au compromis
de la part des élites.

Comme tout projet d’agrégation entre des entités différentes, il est fragile. Mais la conscience
de cette fragilité peut engendrer de la force, si elle repose sur des valeurs plutdt que sur des
convenances. L’union fédérale est le solide navire pour naviguer dans la mer en tempéte d’un
monde en mutation.

41



POSTFACE

1. L’Europe doit retrouver la voie de [ 'unification

Dans cette conjoncture mondiale, si complexe, comme 1’ont bien décrit les interventions de Don
Vincenzo Paglia, Luigi Paganetto et Sergio Fabbrini, et comme I’a efficacement mise en forme
I’introduction d’Enzo Scotti, I’Europe doit retrouver la voie, aujourd’hui perdue, de son unification.

Il s’agit d’un chemin nécessaire, non seulement pour nos pays — autrement condamnés a la
stagnation économique et a 1’insignifiance politique —, mais surtout pour construire une paix
durable dans le monde.

Il faut en effet échapper au risque, désormais insoutenable, de retomber dans une nouvelle
division entre des mondes opposés et, parallelement, de laisser pourrir des conflits le long de
frontiéres tracées par des colonialismes lointains, dont les effets déchirent encore une grande partie
de la planéte.

Comme il a été écrit dans les pages précédentes, cette recherche d’un réle pour I’Europe doit
partir de la construction conjointe d’une culture de paix, plagant en son centre les principes
d’égalité, de justice et de liberté que 1I’Europe elle-méme a miris aprés des années de guerres
intestines, de dictatures féroces et, enfin, une longue période de division, symbolisée par ce «mur»
qui, a Berlin précisément, marquait la limite infranchissable entre deux mondes ennemis.

Une fois ce mur infame tombé, 1’Europe sembla retrouver sa voie grace a des politiques
courageuses d’élargissement des frontiéres de 1’Union et, dans le méme temps, a ’unification des
politiques monétaires par la création de I’euro. Au cours de ces années, de 1995 a 2005, I’Union
européenne a crii plus rapidement que toute autre zone du monde - plus vite que les Etats-Unis et
que la Chine elle-méme - mais, face a la crise mondiale de 2008, I’Europe se désagrége une fois de
plus: chaque gouvernement de 1’Union recherche des solutions nationales pour amortir les effets
économiques et sociaux sur son propre territoire, sans toutefois s’engager dans une action conjointe
visant a réorganiser le systéme productif de I’ensemble de I’Union.

Par ailleurs, cet affaiblissement de la capacité a agir conjointement frappe 1’Europe précisément
au moment ou s’accroit I’impact d’un changement technologique fondé sur I’introduction d’une
numérisation diffuse et toujours plus pervasive de 1’économie mondiale.

La recomposition institutionnelle opérée en 2007 formalise, avec le traité de Lisbonne, le
Conseil européen des chefs de gouvernement des Etats membres (aux cotés du Parlement, du
Conseil de I’Union européenne/Conseil des ministres et de la Commission européenne), doté de
fonctions exécutives et non législatives, et fonctionnant de surcroit selon le principe de la
délibération consensuelle: il est devenu le lieu ou sont consacrés les intéréts nationaux. En
reconnaissant le pouvoir de veto des gouvernements, on a posé les bases d’une paralysie
décisionnelle, en particulier en situation de crise.

C’est toutefois de ce cadre que nous devons repartir pour retrouver la voie perdue, en gardant a
I’esprit que, pour agir en profondeur en vue de construire une Europe capable d’exercer une
leadership mondial, il devient nécessaire d’agir conjointement sur les politiques d’éducation et de
recherche, qui apparaissent de plus en plus comme le véritable ceeur des nouvelles politiques
industrielles.

Or, tant les politiques éducatives que les politiques industrielles sont restées, ces dernieres
années, confinées a leurs périmétres nationaux, sans viser un processus commun de transformation
de I’Union européenne, laquelle — aujourd’hui et plus encore demain — doit faire face aux grands
problémes mondiaux: du changement climatique & une croissance démographique toujours plus
divergente entre le Nord et le Sud du monde.

Cette Union ne peut retrouver la voie perdue de I'unification européenne qu’en repartant de ses
valeurs de démocratie et d’égalité, qui ont été les moteurs du développement des pays dans la
seconde moitié du XXe siécle et de ’Union dans son ensemble au tournant des deux siécles,
lorsque furent unifiées, avec courage, les politiques les plus identitaires, en effagant les monnaies
nationales et en aboutissant a 1’euro.

43



Avec le second mandat de Trump, si étroitement lié a ’oligopole restreint qui domine les
nouvelles technologies a 1’échelle mondiale, s’ouvre une nouvelle phase dans laquelle sont remises
en cause tant le développement que la paix comme perspective pour le monde entier. C’est sur ce
nouveau terrain que 1I’Union européenne doit s’affirmer comme un référent nécessaire de la
démocratie.

2. Une politique éducative pour une Europe protagoniste du développement

L’Europe doit recommencer a croire en ses valeurs constitutives et avancer vers une intégration
plus résolue de ses structures éducatives. Le 15 juin 1987 a été adopté le programme Erasmus en
faveur de la mobilité des étudiants entre les universités européennes.

Quarante ans aprés le lancement du programme Erasmus, nous avons appris combien il est
important de favoriser la circulation des étudiants; il est toutefois temps d’étendre ce programme en
entrelacant davantage les parcours de nos universités, en construisant une université européenne,
certes fondée sur I’autonomie des établissements, mais également sur leur intégration réelle.

Une université pleinement européenne, ouverte aux étudiants venus du monde entier et en
mobilité dans le monde entier, capable d’attirer des chercheurs de tous les pays, d’échanger des
procédures et des résultats de recherche, mais aussi leurs retombées productives possibles, afin de
relancer une économie nouvelle, plus attentive a ’environnement et aux personnes: base d’un
développement réellement durable.

Ce parcours unitaire doit cependant commencer au moins dés I’enseignement secondaire, afin
d’agir sur cette culture de 1’unité susceptible de nous permettre de poser 1’Europe — ses valeurs,
mais aussi ses capacités productives et d’innovation — comme un point de référence au niveau
mondial.

Nous devons désormais proposer une grande politique européenne unitaire, faisant des
politiques éducatives — c’est-a-dire de 1’investissement de long terme sur les personnes — 1’axe
principal d’une nouvelle politique industrielle, dans laquelle I’'UE devienne protagoniste d’une
nouvelle phase de paix et de développement.

Il faut affronter la phase difficile, mais nécessaire, d’une reconfiguration institutionnelle, qui
dépasse le droit de veto et I’'unanimité, et parvenir a des institutions communes agissant au nom de
I’Europe entiere, en ayant pleinement conscience de 1’existence de différents niveaux d’autonomie,
comme fondement d’un nouvel Etat unitaire.

Que I’Union retrouve elle-méme, ainsi que ces principes constitutionnels d’intégration
¢conomique et d’unité politique permettant la création d’un systéme éducatif pleinement européen,
capable d’exercer aujourd’hui cette fonction de relance de 1’unité européenne que, voici vingt ans,
a remplie la création de 1’euro.

3. Une politique de recherche pour une Europe du développement et de la paix

Dans une phase aussi riche en risques pour I’ensemble de I’Europe, il faut saisir toutes les
opportunités susceptibles de rendre & 1’Union sa centralité. Parmi elles, la plus déterminante
consiste a investir ensemble dans la recherche et la formation avancée, en créant des réseaux de
connaissance visant a construire des liens de paix et, partant, de reconnaissance des droits
individuels et collectifs, nécessaires pour rendre le développement durable sur les plans
environnemental, économique et social.

Cela signifie relier encore plus étroitement entre eux les grands centres de recherche présents en
Europe, au moyen d’une politique commune qui mette cette plateforme de connaissance a la
disposition de tous les pays du Sud global. Il est en particulier nécessaire que ces institutions et leur
réseau deviennent la base d’une nouvelle industrie, capable d’affronter les grands enjeux mondiaux
et de relancer le role de leader productif de I’Union.

Il faut connecter ces centres a leurs territoires, ou subsistent encore aujourd’hui d’importantes
présences de recherche, mais sans retombées directes suffisantes pour devenir le moteur d’un
nouveau développement.

A titre d’exemple, rappelons qu’entre le Nord de I’Italie, le Sud de I’Allemagne, le Sud de la

44



France et la Suisse existent déja des infrastructures de recherche parmi les plus puissantes au
monde, qui, en coopérant plus étroitement, pourraient constituer le pivot d’une plateforme
mondiale de construction de la paix.

Permettez-moi de commencer par le Tecnopolo Big Data de Bologne, qui accueille le centre de
supercalcul le plus puissant d’Europe ainsi que le siecge de 'ECMWF — European Centre for
Medium-Range Weather Forecasts, I’agence européenne de prévisions météorologiques a moyen
terme.

A Trieste, au sein du Science Park, se trouve un centre de recherche international
multidisciplinaire d’excellence, spécialisé¢ dans la génération de lumiére synchrotron et de lasers a
¢électrons libres de haute qualité, ainsi que dans leurs applications aux sciences des matériaux et du
vivant. A proximité de Trieste se situe également le Centre international de physique théorique
Abdus Salam (ICTP), qui promeut les études en physique et en mathématiques de chercheurs
provenant du Sud global.

Sur le lac Majeur se trouve le Joint Research Centre (Centre commun de recherche) de la
Commission européenne a Ispra, considéré comme 1’un des principaux campus de recherche en
Europe, axé sur la sauvegarde et la sécurité des sites nucléaires, ainsi que sur la recherche dans les
secteurs spatial et énergétique.

Prés de Geneve se trouve le CERN (Conseil Européen pour la Recherche Nucléaire), le plus
grand laboratoire de recherche en physique des particules au monde. Il s’agit d’un centre
international chargé de la construction, de 1’exploitation et de la mise a niveau d’accélérateurs de
particules, tels que le Large Hadron Collider (LHC).

Dans le sud de I’ Allemagne, les principales infrastructures de recherche comprennent le centre
de recherche nucléaire de Garching (prés de Munich) et le laboratoire d’ions lourds GSI/FAIR de
Darmstadt, étroitement connectés aux centres de recherche sur les accélérateurs du DESY a
Hambourg et du BESSY a Berlin.

Dans le sud de la France, I’'une des infrastructures les plus importantes est le projet ITER
(International Thermonuclear Experimental Reactor), qui accueille le dispositif de fusion le plus
grand au monde.

Cet immense patrimoine de connaissances, accumulé en Europe et largement financé par
I’Union elle-méme, est aujourd’hui crucial pour I’avenir de I’humanité; mais il doit étre étroitement
coordonné et placé de maniére unitaire dans une perspective de paix et de développement durable,
tout en servant de moteur aux territoires appelés a construire la nouvelle économie européenne.

En s’articulant avec les universités et les établissements secondaires de toute 1’Europe — et
donc du monde —, il convient de consolider des réseaux de coopération transnationaux, en
transférant également aux petites et moyennes entreprises, aux territoires aujourd’hui marginaux et
aux communautés périphériques I’espoir d’une croissance durable.

Ces actions sont d’ores et déja a la disposition de I’Europe pour se proposer comme un référent
d’une nouvelle phase de développement et de paix, et donc comme un facteur de stabilité et de
croissance, en partant de ses valeurs de démocratie, dont, aujourd’hui plus que jamais, le monde a
besoin.

11 est temps d’agir.

45



COMMENTAIRES

Giuliano Amato'

Le sens de I’initiative que vous prenez n’est pas tant un exercice d’ingénierie institutionnelle
qu'une tentative de redécouverte des wvaleurs, €élément essentiel d’une véritable relance
européenne. Sinon — disons-le franchement — que ferait ici Vincenzo ? C’est précisément ce
retour aux valeurs qui doit redevenir le moteur du projet européen, car, au fond, il n’existe
aujourd’hui que peu de désaccords majeurs sur ce que 1I’Europe devrait faire.

Comme Luigi 1’a rappelé, il est évident que nous sommes en retard dans les hautes
technologies; il est évident que, seuls, nous ne pouvons pas rééquilibrer les déséquilibres
mondiaux; il est évident que, la protection américaine venant a manquer, nous devons nous
préoccuper de notre défense commune. Mais si chaque pays agit isolément, nous risquons d’avoir
des «Allemands lourdement armés et des Italiens en costume de bain». D’un point de vue
rationnel, toutes les raisons existent donc pour franchir de nouvelles étapes dans le processus
d’intégration. Il manque toutefois quelque chose pour pouvoir les concrétiser.

L’¢élan originel de I’Europe était un élan de valeurs, fondé sur 1’idéal de la paix — le fameux
«plus jamais la guerre entre nous». Tant que le souvenir de la guerre demeurait vivant dans
I’esprit et la conscience de ceux qui 1’avaient vécue, cet idéal a fonctionné, parvenant a contenir,
au moins en partie, les nationalismes qui accompagnent depuis toujours ’histoire européenne.
Mais avec le rejet de la CED, cet €lan initial s’est affaibli. C’est alors que Monnet et Schuman
déciderent de passer du plan politique au plan économique: I’intégration devait progresser sur la
base de I’intérét.

Moi-méme, avec Massimo Salvadori, j’ai écrit un livre intitulé Europa conviene. Durant ces
années, le processus d’intégration économique a fonctionné, mais les fondateurs eux-mémes
savaient que cela ne suffirait pas: pour parvenir a la sphere politique, il fallait que cet intérét
économique devienne un moteur vers des objectifs plus vastes. Ainsi s’est toutefois perdu le
coeur du Manifeste de Ventotene, qui affirmait clairement: «Si nous voulons la paix entre nous,
nous devons retirer aux Etats les compétences qui leur permettent de faire la guerre: la défense et
la politique étrangére». Cela n’est jamais advenu.

Il est vrai que I’intégration économique a néanmoins garanti la paix interne, mais aujourd’hui
nous nous rendons compte que, pour assurer la paix dans le monde et a nos frontieres, il est
nécessaire de revenir a cette vision originelle: une fédéralisation politique de I’Europe. Et c’est 1a
que surgit la question: la seule perception rationnelle de 1’intérét suffit-elle a surmonter les
obstacles ? Ma réponse est non. Les nationalismes trouvent toujours des intéréts intermédiaires
qui bloquent la vision a long terme.

Dans les années 1950, il était facile de percevoir un avantage immédiat dans 1’¢largissement
du marché; aujourd’hui, lorsque I’on parle d’intérét en matiére de politique étrangére ou
climatique, des résistances apparaissent: certains défendent 1’industrie automobile ou
I’agriculture nationale, d’autres craignent de perdre des avantages immédiats. Les nationalismes
deviennent ainsi les défenseurs de ces «désavantages de court termey.

C’est pourquoi la seule logique économique ne suffit pas. Il faut un élan émotionnel et
axiologique, capable de dépasser la peur de perdre quelque chose aujourd’hui au nom d’un avenir
commun. Il faut un langage des valeurs, de la paix, de la coopération. Car ce monde ne peut
survivre que si les étres humains apprennent a coopérer, a se reconnaitre et a accepter leurs
diversités comme une richesse.

C’est un terrain que 1’économie, a elle seule, ne peut atteindre. Il est donc juste que votre
travail cherche a creuser plus profondément, jusqu’a la racine spirituelle de I’intégration
européenne. Il n’y a rien de mal a 1’appeler ainsi: une racine spirituelle, sans laquelle il n’y aura
jamais de véritable Europe politique.

! Homme politique et juriste, ancien Président du Conseil des Ministres et de la Cour Constitutionnelle.

47



Je vous remercie vivement pour cette premicre partie et je donne la parole a Monseigneur
Paglia, qui poursuivra sur le théme d’un nouveau christianisme pour une nouvelle Europe. Je
rappelle simplement qu’il ne s’agit pas d’un colloque fermé: il vise a ouvrir des réflexions et a
construire un parcours. Nous disposons déja de textes et de contributions, et nous devrons
associer non seulement les économistes, mais tous ceux qui partagent 1’idée d’aller au-dela.

Pier-Virgilio Dastoli

Le 19 aoit 1954 mourait Alcide De Gasperi, et beaucoup ont écrit que sa disparition était liée a
la perspective désormais certaine de la fin de la Communauté européenne de défense, dont
I’objectif initial était la reconstitution de I’armée de la République fédérale allemande (occidentale)
dans le cadre d’une Union politique européenne, sachant que D’alternative aurait été sa
reconstitution dans le cadre de I’empire américain opposé a I’empire soviétique.

L’idée n’était pas de créer un pilier européen de I’OTAN, ni de programmer une éventuelle
guerre contre 1’Union soviétique, dont le dictateur sanguinaire Staline était mort en mars 1953,
mais de créer ce que 1’on appelle aujourd’hui I’autonomie stratégique européenne.

Nous savons aussi que la Communauté européenne de défense n’aurait été possible que dans un
cadre politique et démocratique européen.

Nous savons enfin que la CED échoua, et avec elle ce cadre, en raison de la myopie des droites
et des gauches francaises, mais aussi de D’inertie italienne, qui avait décidé de reporter la
ratification du traité CED.

On discute aujourd’hui des garanties de sécurité pour 1’Ukraine: en premier lieu du
renforcement de son armée, et en second lieu de la sécurité européenne a travers des forces navales,
terrestres et aériennes prétes a réagir (c’est-a-dire a déclarer la guerre ou, pour reprendre le langage
onusien, a mener des missions de peace enforcement) au cas ou la Russie déciderait de ne pas
respecter les accords de paix (c’est-a-dire apres la paix et non aprés un simple cessez-le-feu), non
seulement a 1I’égard de 1’Ukraine mais aussi des pays voisins.

Puisque cette garantie de sécurité européenne ne sera pas fournie par ’OTAN, et puisqu’elle
concerne essentiellement les intéréts européens, et que la coalition des trente volontaires va bien
au-dela du cadre européen, il vaudrait peut-€tre la peine de réfléchir au modéle d’une nouvelle
CED, dotée de son propre article «42.7», au sein de laquelle intégrer I’armée ukrainienne, dont les
activités de défense, de dissuasion et de peace enforcement dépendraient de maniére contraignante
de la nouvelle CED, avec pour corollaire que les décisions militaires ne seraient pas laissées a la
seule responsabilité des chefs d’état-major, mais confiées a un organe politique soumis a un
contréle démocratique et a un budget européen, et non a la somme de budgets nationaux, en
dépassant la contrainte de I’unanimité dans un systéme de souveraineté partagée.

La nouvelle CED/CPE pourrait étre provisoirement confiée a une Haute Autorité, dont le Haut
responsable rendrait compte régulierement au Parlement européen et a sa commission de la
défense, de la méme maniére que le président de la BCE dialogue mensuellement avec la
commission des affaires économiques et monétaires.

Andrea Manzella®

La large adhésion aux interventions qui se sont succédé, en particulier a celle de Sergio
Fabbrini, me permet d’éviter les répétitions. Je tenterai donc un exercice quelque peu risqué:
considérer ce que I’Europe représente aujourd’hui comme modéle pour un monde en
transformation, non pas tant ce qu’elle devrait ou pourrait étre, mais ce qu’elle est réellement, avec
toutes ses faiblesses et contradictions.

L’objectif est de comprendre comment I’Union peut contribuer a la «raison du monde», a ce
nouvel agencement institutionnel et culturel évoqué a I’instant par Monseigneur Paglia.

Je tenterai de répondre a trois questions: comment le monde change-t-il, comment se manifeste

2 Président du Movimento Europeo Italia.
3 Homme politique et constitutionnaliste.

48



le nouveau nationalisme et quelle perspective fédérale est possible pour 1’Europe.

Commengons par le premier point.

Le monde change profondément, non seulement sur le plan militaire mais surtout sur les plans
géopolitique et culturel. La politique de rupture de Trump a tranché nombre de liens historiques et
culturels qui unissaient les Etats-Unis et 1’Europe, sapant les fondements mémes de I’alliance
occidentale. L’Europe se trouve aujourd’hui isolée, dépourvue d’une stratégie autonome d’alliances
économiques et politiques, ce qui constitue un risque existentiel. Nous avons construit davantage
d’économie et d’institutions que nous ne sommes capables de soutenir politiquement sur la scéne
mondiale.

Pourtant, lorsque la présidente von der Leyen évoque la «rapide évolution des marchés», une
nouvelle conscience apparait: la possibilité pour 1’Union de jouer un rdle actif et créatif. C’est la
I’attitude juste: non pas se replier dans la défense, mais proposer un modele d’«hégémonie
consensuelle», pour reprendre une expression gramscienne. L’Europe doit regarder le monde
nouveau en considérant ses structures vitales: les modes de production, les meeurs, la santé, la
capacité d’innovation et les conceptions politiques.

Méme dans ce que I’on appelle le Sud global, aujourd’hui apparemment agrégé autour d’une
logique anti-occidentale, on ne distingue pas de pensée politique alternative authentique. La récente
déclaration de Pékin en est un exemple: il n’y apparait pas de vision autonome, mais la répétition
des principes de 1’Etat de droit, du droit international, de la liberté et du pluralisme, issus de la
tradition constitutionnelle occidentale. C’est paradoxal, mais méme les Etats agresseurs continuent
de signer des documents qui reproduisent la grammaire politique européenne.

Cela montre deux choses: leur incapacité a créer un ordre mondial alternatif et le fait que
I’Europe demeure, malgré elle, la gardienne universelle de ces principes. Et, dans certains
moments, méme un «pont de papier» peut servir la paix.

Venons-en au second théme: le nouveau nationalisme.

Il n’est pas étranger a I’histoire politique européenne: Lénine lui-méme fut profondément
européen lorsqu’il défendit I’indépendance des nationalités opprimées, et Spinelli, dans le
Manifeste de Ventotene, reconnaissait dans le nationalisme un «levain de progrés». Apres les
totalitarismes, la révolution constitutionnelle européenne a toutefois rompu le lien entre
souveraineté absolue et nationalisme. L’article 11 de notre Constitution en est la preuve: limiter la
souveraineté pour construire la paix.

Aujourd’hui, le nouveau nationalisme ne peut exister que comme nationalisme de I’intégration,
c’est-a-dire comme forme de souveraineté partagée. Méme les pays du Sud global, en entrant dans
de nouveaux blocs, finissent par limiter leur souveraineté originelle: c’est une logique inévitable
d’interdépendance.

11 subsiste toutefois une ligne de créte ethnique et culturelle, faite d’appartenances religieuses et
de mceurs (notamment en matiere de morale sexuelle), capable de grandes agrégations
émotionnelles. C’est un terrain délicat, susceptible de menacer la stabilit¢é des ordres
démocratiques. C’est pourquoi I’Etat de droit européen ne peut étre congu comme un modéle rigide
et uniforme, mais comme un «module corinthien», capable d’accueillir les différences.

C’est aussi dans ce sens que 1’on peut comprendre les paroles du pape Léon XIV, selon
lesquelles «la démocratie n’est pas une solution parfaite pour tout». Ce n’est pas une affirmation
pessimiste, mais un rappel réaliste: pour étre vivante, la démocratie doit savoir accueillir aussi ses
aspérités.

Troisiéme point: la perspective fédérale.

L’avenir de I’Europe ne peut étre confié a la seule ingénierie institutionnelle. Ce qui émerge est
une forme de fédéralisme implicite, visible dans les fonds de cohésion, dans le programme Next
Generation EU et surtout dans le mécanisme de conditionnalité, qui lie I’utilisation des ressources
européennes au respect de I’Etat de droit. Ce type de contrainte 1égére mais cohérente garantit une
convergence croissante entre les Etats membres.

Un exemple éloquent est le Brexit: méme apres la sortie formelle, I’Union est restée «a
I’intérieur» du Royaume-Uni, a travers des normes, des standards technologiques et des pratiques
partagées. C’est la preuve que I’intégration européenne ne vit pas seulement de traités, mais aussi
de sédimentations culturelles et juridiques profondes: un véritable fédéralisme de fait.

En conclusion, I’Union européenne est plus forte qu’elle n’apparait dans la perception politique
courante. Elle représente encore 1’expérience la plus avancée de coexistence et de coopération dans

49



le monde contemporain. Toutefois, sa limite la plus grave demeure son inachévement.

A la différence des ceuvres d’art inachevées, qui séduisent par la liberté d’interprétation qu’elles
offrent, 1’inachévement de I’Europe ne fascine pas: c’est une blessure, une désolation, une
contradiction entre le modé¢le et sa réalisation. De cette contradiction, cependant, I’Europe devra —
et pourra — sortir.

Pier Carlo Padoan®*

Une question simple mais décisive: qu’est-ce qui meut réellement les institutions et les
économies européennes ? Quel est le moteur du changement ?

La réponse la plus immédiate renvoie a Jean Monnet et a 1’idée que I’Europe avance
principalement a travers les crises. L’expérience de 1’aprés-guerre semble le confirmer:
I’intégration européenne progresse par accélérations successives, qui s’épuisent puis reprennent
lorsque survient une nouvelle crise. Ce schéma a également fonctionné dans les relations
transatlantiques: apres I’effondrement de Bretton Woods, I’Europe a réagi en choisissant davantage
d’intégration, jusqu’a la monnaie unique et a I’'union monétaire.

La véritable question est toutefois de savoir si ce mécanisme fonctionne encore aujourd’hui. Ce
n’est nullement évident, car les crises actuelles ne sont plus seulement économiques, mais aussi des
crises de sécurité. Bretton Woods n’était pas uniquement un systéme économique: ¢’était aussi un
dispositif de défense, fondé sur I’échange entre la protection américaine et 1I’ouverture des marchés
européens. Aujourd’hui, cet équilibre n’existe plus. Trump a frappé précisément a cet endroit, en
demandant aux Européens d’assumer leur propre défense, a une époque ou la sécurité est
redevenue centrale.

Il en résulte un double probléme: une crise géopolitique et militaire, et la prise de conscience
que I’Europe n’a pas comblé 1’écart entre ce qui est nécessaire pour garantir la sécurité et ce dont
elle dispose réellement. Les armées européennes apparaissent inadéquates, tandis que 1’Ukraine se
trouve paradoxalement dotée de 1’armée la plus puissante du continent, engagée contre une
puissance militaire extérieure qui confine directement a I’Europe.

D’ou la nécessité de repenser ce qui motive aujourd’hui 1’intégration européenne. La croissance
¢conomique demeure essentielle, et le rapport Draghi est utile en ce qu’il clarifie des priorités déja
connues. Le véritable nceud est toutefois politique: comment construire un consensus pour affronter
ces priorités, qui exigent de nouvelles ressources ?

En revenant a Jean Monnet, I’Europe réagit aux crises en formant un noyau de pays qui lance
une mission commune, suivi par les autres parce que cela est avantageux. Ce schéma fonctionne
bien dans le domaine économique, ou I’intégration est un jeu a somme positive. Mais aujourd’hui
les crises concernent de plus en plus la sécurité, et 1a la logique change: dans les systémes de
sécurité, on gagne du pouvoir en affaiblissant le voisin. C’est une contradiction structurelle que
’on pouvait autrefois ignorer, mais plus aujourd’hui.

L’Europe doit alors se rappeler qu’elle est avant tout un modéle d’intégration. C’est cette
capacité a construire des alliances qui lui permet de résister a la pression des économies américaine
et chinoise, aujourd’hui plus puissantes et plus rapides pour transformer I’innovation en valeur. Le
défi consiste a répondre simultanément aux logiques du win-win économique et a celles de la
sécurité, sans nier ces derniéres, mais en les rendant compatibles.

Cela exige une méthode politique capable de produire des biens publics européens. La défense
est le plus public des biens publics, et c’est aussi le domaine dans lequel I’Europe a le moins agi. 1l
existe donc un espace considérable de politiques encore vacant, qui n’est souvent méme pas
discuté, parce que parler de sécurité est pergu comme moralement suspect.

La question finale demeure ouverte et inconfortable: «Sommes-nous vraiment certains
qu’aborder la question de la sécurité signifie se placer du c¢6té du diable?» Et quand bien méme ce
serait le cas, pouvons-nous nous permettre de 1’ignorer ? Le probléme, en tout état de cause,
demeure.

4 Economiste et homme politique, ancien Ministre de I’Economie et des Finances.

50



Giulio Prosperetti®

Je partage pleinement le texte du professeur Fabbrini. Si I’on veut réellement aller vers un
fédéralisme européen, la voie passe inévitablement par une Europe a cercles concentriques. Les
biens publics évoqués par Baldassarri doivent se situer au centre, et cela souléve immédiatement un
probléme institutionnel majeur.

Aujourd’hui, I’Europe vit une contradiction manifeste. Aux Etats-Unis, le fédéralisme repose
sur la fiscalité, le travail et le welfare, c’est-a-dire sur les compétences qui créent la solidarité et le
sentiment d’appartenance. Dans 1’Union européenne, ces matiéres n’existent pas au niveau fédéral.
Au contraire, I’Europe a concentré ses compétences sur la concurrence, qui, par définition, met les
Etats en opposition les uns avec les autres. Et nous nous étonnons ensuite que I’Europe apparaisse
froide, distante et peu aimée.

L’absence d’une politique fiscale, de I’emploi et de la protection sociale communes a rendu la
concurrence insoutenable. L’interdiction des aides d’Etat empéche les pays de se défendre contre le
dumping social et fiscal interne a 1’Union. Il en résulte des délocalisations d’entreprises, comme le
montre le cas des sociétés italiennes transférées vers des pays ou la fiscalité est beaucoup plus
faible. Aux Etats-Unis, il se produit Iinverse: les régles de solidarité sont fédérales, tandis que les
Etats peuvent soutenir les entreprises.

Si nous voulons un fédéralisme a cercles concentriques, les compétences de solidarité doivent
précisément se situer dans le cercle le plus restreint. L’Europe a déja su le faire, par exemple avec
la politique agricole commune, qui a sauvé des territoires, des économies et des paysages. Nous
I’avons également compris durant la pandémie de Covid: chaque pays a besoin d’un équilibre
interne, il ne peut étre réduit a une seule fonction productive. La concurrence extréme conduit
uniquement a la polarisation.

La question des aides d’Etat doit elle aussi étre repensée. L’Italie s’est historiquement
développée également grace a ces instruments. Un véritable fédéralisme n’efface pas les identités
nationales: il les valorise. Lorsque cela ne se produit pas, des effets impopulaires apparaissent,
comme dans le cas de la directive Bolkestein, qui a créé une concurrence sans régles entre
professions, alimentant la frustration et 1’¢loignement vis-a-vis de 1’Europe.

Mais le probléme le plus profond est politique. L’Europe n’a pas de véritable politique
européenne. Les carriéres européennes sont pergues comme secondaires, il n’existe pas d’opinion
publique européenne, les partis transnationaux n’ont jamais réellement décollé, et dans les Etats
membres fait défaut un débat sérieux sur les grandes orientations communes.

C’est pourquoi, au-dela des politiques économiques, une véritable ingénierie institutionnelle est
nécessaire. Sans une structure politique et démocratique solide, I’Europe ne peut avoir d’avenir
crédible.

Pasquale Lucio Scandizzo®

Cette rencontre touche deux nceuds centraux pour I’Europe: le politique et le moral.

L’Europe est trés hétérogene, et son histoire le démontre. Il existe une tension permanente entre
I’idée de I’Europe comme nation et la réalité d’Etats qui ne sont devenus des nations qu’au terme
de parcours longs et difficiles. La véritable question est donc: ou en sommes-nous dans la
construction d’une nation européenne et jusqu’ou voulons-nous aller ?

Méme si nous ne nous en rendons pas toujours compte, une nation européenne est en train de se
construire, lentement, un peu comme ce fut le cas pour la nation italienne, née de réalités
fragmentées et unifiées seulement apres des siécles. C’est un processus long, fait d’accumulation
culturelle et politique, qui peut susciter I’impatience mais qui fonctionne.

Aucune nation ne s’est consolidée rapidement ni sans contradictions. Il suffit de penser aux
Etats-Unis, marqués par I’esclavage, le racisme et des conflits dont les effets se font encore sentir
aujourd’hui. Une nation est, au fond, une communauté idéale, et les bases d’une communauté
européenne existent déja. Certains pas sont irréversibles: Schengen, le marché unique, ’euro. A

5 Juriste, juge a la Cour Constitutionnelle.
¢ Economiste, universitaire et essayiste, Consultant Economique Senior pour la Banque Mondiale.

51



I’avenir pourront également voir le jour une politique fiscale commune ou une armée européenne,
mais cela demandera du temps.

Ce qui manque surtout, c’est un élan idéal plus fort. La construction européenne oscille toujours
entre le réve et le compromis: il faut négocier, trouver des accords, mais sans perdre une vision
d’ensemble. C’est pourquoi une classe politique préte a prendre des risques est nécessaire, car le
projet européen est aussi un pari.

Malgré tout, le tableau est encourageant. L’Europe est de plus en plus per¢cue comme un horizon
positif, fondé sur des valeurs communes partagées. Personne ne parle sériecusement d’en sortir; le
débat porte plutdt sur la maniere de la construire. Et cela, en soi, est déja un signe de progres. Pour
cette raison, je crois que nous sommes véritablement a un moment charniére, qui nous invite a étre
des acteurs a part entiére.

52



ORGANISMES PROMOTEURS

FONDATION GIULIO PASTORE

La Fondation Giulio Pastore a été constituée en 1971 a I’initiative de personnes et d’institutions
(dont la CISL et les ACLI) qui ont identifié en Giulio Pastore — fondateur et premier secrétaire de
la CISL, ainsi que premier secrétaire des ACLI, ministre du Travail et des Zones déprimées
pendant une décennie, disparu en 1969 — l’interpréte d’un engagement constant en faveur du
progrés du monde du travail et du renforcement du rdle du syndicat dans les systémes
démocratiques.

La FGP promeut et réalise des recherches et des études pluridisciplinaires dans le domaine des
sciences humaines sur les thémes du travail et du syndicalisme, dans leurs différentes
contextualisations possibles (locales, nationales, européennes et internationales).

La Fondation dispose d’une bibliothéque comprenant 29 500 volumes et 300 titres de
périodiques (dont 125 en cours). Les principaux fonds bibliographiques sont: le fonds Achille
Loria, le fonds Vincenzo Saba, le fonds Aris Accornero, le fonds Pietro Merli Brandini. La
Fondation conserve et met a disposition un patrimoine archivistique, parmi lequel figurent
notamment: les Archives du Secrétariat confédéral de la CISL (1947-1958), les Archives Giulio
Pastore (1946-1969) et le fonds photographique Giulio Pastore (1947-1979).

Président: Aldo Carera

ASSOCIATION CULTURELLE «PROGETTO EUROPA DOMANI»

L’Association culturelle «Progetto Europa Domani» a été constituée le 16 septembre 2025 a
I’initiative de Patrizio Bianchi, Francesco Bonini, Sergio Fabbrini, Luigi Paganetto, Vincenzo
Paglia et Vincenzo Scotti, dans le but de promouvoir, soutenir, organiser et diffuser — au niveau
national et international — les valeurs et les principes d’inspiration chrétienne et humaniste de
I’Europe, qui sont au fondement de son institution et de son héritage culturel et moral, ainsi que la
recherche et la connaissance dans les sciences économiques, politiques et sociales.

L’Association est a but non lucratif, indépendante des gouvernements, des partis politiques, des
Eglises et des confessions religieuses, et exerce son activité indépendamment de toute orientation
qui leur serait propre.

L’Association est ouverte a I’adhésion de tous — citoyens européens, associations, fondations et
autres organismes — qui entendent s’engager pour la réalisation d’une Union européenne
humaniste, durable et fédérale, ouverte sur le monde.

Président: Vincenzo Scotti

CENTRE DE DOCUMENTATION EUROPEENNE (CDE) — UNIVERSITE LUMSA DE
ROME

Le Centre de documentation européenne (CDE) de I’Université LUMSA de Rome fait partie du
réseau d’information «Europe Directy, créé par la Commission européenne afin de rapprocher les
institutions de 1’Union des citoyens et des résidents des Etats membres.

La caractéristique particuliere des CDE réside dans leur présence au sein des universités et des
centres de recherche de toute I’Europe, et leur objectif principal consiste a:

o collecter, organiser et diffuser la documentation papier et électronique produite par les
institutions de 1’Union;

e répondre aux questions relatives a 1’Union européenne et stimuler les débats sur I’avenir de
I’UE;

53



o aider les usagers, institutionnels ou non, a accéder aux informations nécessaires a 1’élaboration
et a la réalisation d’une stratégie correcte de recherche bibliographique, tant a travers les bases
de données communautaires que par la consultation de répertoires, encyclopédies, périodiques
et manuels consacrés aux politiques de I’'UE.

Parallélement, la mission essentielle des CDE se manifeste dans leur propension a stimuler un
débat permanent sur 1’avenir de I’Europe et a diffuser la connaissance des grandes questions
européennes; a cette fin, les CDE se feront promoteurs de 1’organisation de colloques, séminaires et
rencontres.

Recteur: Francesco Bonini

54





