
Patrizio Bianchi     Sergio Fabbrini
Luigi Paganetto    Vincenzo Paglia 

Vincenzo Scotti 

POUR UNE EUROPE 
TOURNÉE VERS LE MONDE

Appel aux chrétiens et aux personnes 

de bonne volonté

FRONTE COVER FRANCESE A4:Layout 1  23/01/2026  13:43  Pagina 1



Voici la traduction de l'ouvrage intitulé :

«Per un’Europa che guardi al mondo.

Appello ai cristiani e alle persone di

buona volontà», publié en italien par

Eurilink University Press (Janvier 2026).

Rome, Janvier 2026

RETRO COVER FRANCESE A4:Layout 1  23/01/2026  13:48  Pagina 1



     Cet appel pour l’Europe s’adresse à l’ensemble des citoyens européens et se fonde 
sur le constat que, sans une Union européenne forte, unie et solidaire, il ne saurait y 
avoir de paix durable dans le monde. Il entend constituer une invitation à affranchir 
l’Europe de l’enfermement dans l’égocentrisme nationaliste et à promouvoir l’émergence 
d’une nouvelle réalité, appelée à exister et à agir non seulement pour elle-même, mais 
également dans l’intérêt de la communauté internationale. Il s’agit d’un appel en faveur 
d’un renouveau spirituel, économique et institutionnel d’une Europe capable de 
redécouvrir ses racines et, surtout, de raviver un engagement renouvelé afin de reprendre 
résolument la voie d’un processus d’intégration et d’unification conduisant à une 
nouvelle Union entre tous les Européens. Tel est le message porté par les pages qui 
suivent, issues d’un travail collectif et présenté à l’occasion de plusieurs rencontres 
thématiques. Ce message s’articule en trois parties. La première (de Vincenzo Paglia¹) 
est consacrée à l’exploration des orientations d’un renouveau spirituel de l’Europe. La 
deuxième (de Luigi Paganetto²) traite de son renouveau économique et social. La 
troisième (de Sergio Fabbrini³) est dédiée à son renouveau institutionnel. L’ensemble est 
introduit par une contribution de Vincenzo Scotti⁴, complété par une postface de Patrizio 
Bianchi⁵, ainsi que par des réflexions de collègues et d’amis avec lesquels un dialogue a 
été engagé sur ces questions.

1.Vincenzo Paglia, archevêque, président émérite de l’Académie pontificale pour la vie.
2. Luigi Paganetto, économiste, professeur émérite, enseignant en économie européenne, coordinateur du   
«Groupe des 20».
3. Sergio Fabbrini, professeur émérite de science politique et de relations internationales.
4. Vincenzo Scotti, homme politique, ancien ministre de la République à plusieurs reprises, enseignant et 
fondateur de la Link Campus University, président de l’Association culturelle «Progetto Europa Domani».
5. Patrizio Bianchi, économiste et homme politique, professeur titulaire d’économie, ancien ministre de 
l’Éducation.



SOMMAIRE 
 

 

 

 

INTRODUCTION 5 

1. Retrouver l’âme de l’Europe 5 

2. L’Europe que nous voulons 5 

 

PARTIE I 

 

UN NOUVEAU CHRISTIANISME EUROPÉEN:  

DE L’HÉGÉMONIE CULTURELLE À L’OFFRE D’UN HUMANISME 7 

1. Pour sortir de l’abîme 7 

2. Repartir de l’Europe 9 

3. Revenir à l’Évangile: Jésus, la foule, les disciples 10 

4. Église et société: une histoire unique 12 

5. Une nouvelle culture politique 12 

6. Un humanisme planétaire 14 

7. Des racines culturelles non ethniques 15 

8. Athènes, Rome, Jérusalem… et les mégapoles 16 

9. La ville: laboratoire d’une culture du don 17 

10. «Pouvoir doux» et universalisme européen 17 

11. Les raisons de l’Europe unie 18 

12. Amour de l’Europe et dépassement de la culture de la dette 18 

13. Le kairos de la foi 20 

14. Le tissage d’un réseau 21 

15. Une nouvelle passion, y compris politique, pour l’Europe 22 

16. Les chrétiens et l’intercession pour le monde 23 

 

PARTIE II 

 

L’EUROPE ET LE DÉFI D’UN MONDE EN MUTATION 25 

1. Naviguer dans le désordre mondial 25 

2. Un nouveau rôle pour l’Europe 27 

3. Une Europe engagée vers le Sud du monde 28 

4. La centralité de l’énergie, condition préalable au développement 29 

5. Échapper au piège de la technologie intermédiaire en coopérant avec les pays 

émergents 

 

31 

6. Le changement technologique et l’Intelligence Artificielle 32 

7. Démographie et migrations 33 

8. Équité, cohésion et développement 34 

9. L’innovation comme moteur de la dynamique sociale 35 

 

PARTIE III 

 

UN SOLIDE NAVIRE DANS UNE MER EN TEMPÊTE:  

ONZE CONSIDÉRATIONS POUR L’UNION FÉDÉRALE 37 

1. La politique des grandes puissances 37 

2. Une démocratie conditionnée par les Européens 37 

3. Une union sans cesse plus étroite 38 

4. Le retour des souverainetés nationales 38 

5. Nouveau monde et vieux paradigmes 39 

6. Une Europe à plusieurs cercles 39 

7. L’union fédérale 39 

8. Le gouvernement de l’union fédérale 40 

9. Centraliser et décentraliser 40 

10. Identités plurielles 41 

11. Un solide navire 41 



POSTFACE 43 

1. L’Europe doit retrouver la voie de l’unification 43 

2. Une politique éducative pour une Europe protagoniste du développement 44 

3. Une politique de recherche pour une Europe du développement et de la paix 44 

 

COMMENTAIRES 

 

47 

Giuliano Amato 47 

Pier-Virgilio Dastoli 48 

Andrea Manzella 48 

Pier Carlo Padoan 50 

Giulio Prosperetti 51 

Pasquale Lucio Scandizzo 51 

 

ORGANISMES PROMOTEURS 

 

53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

INTRODUCTION 
 

 

 

 

 

1. Retrouver l’âme de l’Europe 
 

À une époque marquée par la désagrégation culturelle, la crise des démocraties libérales, les 

urgences climatiques et l’émergence de nouvelles conceptions technocratiques, l’Europe apparaît 

comme un continent fatigué, en difficulté, incapable de retrouver un élan idéal. Elle semble avoir 

perdu la conscience d’être le cœur battant d’une civilisation fondée sur la dignité de la personne 

humaine, sur la tension vers l’universalité et sur la confiance dans le progrès en tant que vocation 

éthique. Dans ce contexte, le christianisme européen — qui fut l’artisan et la matrice de cette 

civilisation — se trouve dans une situation de marginalité, parfois auto-imposée, parfois subie, à 

l’écart du cœur et de la vie quotidienne de la société dans laquelle il est né et s’est développé. 

Face à cette crise historique d’ampleur exceptionnelle, s’imposent avec urgence et nécessité un 

sursaut moral, culturel et spirituel afin de faire face aux dynamiques en cours. Il est indispensable 

de rétablir entre les peuples européens une relation de fides, c’est-à-dire de confiance réciproque, 

de respect et de lien durable, dépassant la logique d’un simple foedus, entendu comme un ensemble 

d’accords temporaires, utilitaristes et souvent fragiles. Sans une confiance authentique, il ne peut y 

avoir de véritable communauté politique, mais seulement une alliance d’intérêts et de convenances 

destinée à s’éroder avec le temps. 

L’Appel pour l’Europe, rédigé à l’occasion de cette rencontre au Palais du Capitole à Rome, 

lieu où nos pères fondateurs ont signé les traités européens, s’adresse à tous les Européens, 

chrétiens et femmes et hommes de bonne volonté, conscients que sans une Union européenne forte, 

il ne peut y avoir de paix dans le monde. 

En ces jours difficiles, où il n’est pas possible de mettre fin à des conflits qui durent depuis des 

années ni d’ouvrir de véritables chantiers pour une paix durable en Europe, en Méditerranée, en 

Afrique et dans le monde entier, il devient nécessaire de rappeler que cette Union trouve ses racines 

dans le mouvement démocratique né de la lutte contre l’autoritarisme et le racisme, lesquels ont 

conduit l’ensemble de l’Europe à la catastrophe humaine de la Seconde Guerre mondiale et 

continuent encore aujourd’hui à marquer la vie de nombreux peuples. 

Une Union européenne qui aspire à être une référence pour une paix durable et pour un 

développement pleinement soutenable doit retrouver son âme originelle, celle tracée par les Pères 

fondateurs d’une unité européenne qui ne promettait pas seulement la paix, mais aussi le respect et 

la protection des droits de la personne et des communautés, indissociablement liés au devoir 

civique de solidarité, au sein et entre ces communautés de citoyens. 

L’article 2 de notre Constitution synthétise avec clarté ces principes: «La République reconnaît 

et garantit les droits inviolables de l’homme, tant en tant qu’individu que dans les formations 

sociales où se déploie sa personnalité, et exige l’accomplissement des devoirs impératifs de 

solidarité politique, économique et sociale». 

Cette solidarité doit s’inscrire dans la durée, précisément parce que la soutenabilité du 

développement doit être définie comme la capacité de générer aujourd’hui une croissance qui ne 

compromette ni les droits ni les possibilités de développement des générations futures. C’est 

pourquoi l’égalité doit figurer parmi les valeurs constitutionnelles de cette Europe, principe qui doit 

être réaffirmé avec force, dans la mesure où une mondialisation essentiellement guidée par le 

marché a produit partout une augmentation des inégalités incompatible avec les principes 

d’inviolabilité des droits et de solidarité, qui constituent le fondement même de la démocratie. 

 

 

2. L’Europe que nous voulons 

 

Des pulsions autoritaires ont réémergé y compris dans des pays dotés de démocraties 



6 

consolidées, tandis que l’arrogance des autocrates s’est renforcée. Tout en ayant pleinement 

conscience des fragilités de notre Europe, cet appel invite à poursuivre résolument la voie d’une 

Union «humaniste, durable et fédérale», telle qu’elle est définie dans ces pages, en sachant que 

l’Europe croît plus que toute autre région du monde uniquement lorsqu’elle est unie et lorsqu’elle 

agit conjointement en faveur de l’unification. À l’inverse, elle se condamne à la marginalisation 

économique et à l’insignifiance politique lorsqu’elle se divise, cédant à des souverainismes 

devenus largement abstraits, et se replie sur des cadres locaux désormais inadaptés pour faire face 

aux grands défis mondiaux auxquels nous sommes confrontés. 

Il s’agit donc d’un appel à «libérer l’Europe de la prison de l’égocentrisme nationaliste et à faire 

émerger une nouvelle réalité, capable de vivre et d’agir non seulement pour elle-même, mais aussi 

pour le monde», en faveur d’un renouveau économique, institutionnel et éducatif, mais également 

spirituel. Nous aspirons à une Europe capable de retrouver ses racines tout en ravivant un 

enthousiasme renouvelé, en reprenant la voie d’un processus d’intégration et d’unification plaçant 

l’éducation et la recherche en son centre, fondements mêmes d’une nouvelle Union entre tous les 

Européens, porteuse de paix pour ce «notre» monde tourmenté. 

Retrouver l’âme de l’Europe n’est pas un exercice de nostalgie, mais une nécessité historique. 

Sans une Europe humaniste, durable et fédérale, il ne peut y avoir ni paix durable ni avenir partagé, 

pour le continent comme pour le monde. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

PARTIE I 

 

 

UN NOUVEAU CHRISTIANISME EUROPÉEN: 

DE L’HÉGÉMONIE CULTURELLE À L’OFFRE D’UN HUMANISME 
 

 

 

 

 

1. Pour sortir de l’abîme 
 

À une époque marquée par la désagrégation culturelle, la crise des démocraties libérales, les 

urgences climatiques et de nouvelles idolâtries technocratiques, l’Europe se présente comme un 

continent fatigué, en difficulté, incapable de retrouver un élan idéal. Elle n’est plus le cœur battant 

d’une civilisation enracinée dans la dignité de la personne humaine, dans la tension vers l’universalité 

et dans la confiance dans le progrès en tant que vocation éthique. Dans ce contexte, le christianisme 

européen — qui fut l’artisan et la matrice de cette civilisation — se trouve dans une condition de 

marginalité, parfois auto-imposée, parfois subie, toujours plus éloignée du cœur de la culture et de la 

vie quotidienne des sociétés au sein desquelles il est pourtant né et s’est développé. 

Nous nous trouvons à un tournant de l’histoire dont l’issue pourrait aller jusqu’à la fin du monde 

tel que nous le connaissons. Face à ce défi gigantesque et d’époque, s’imposent, comme 

indispensables et urgents, un sursaut moral, culturel et spirituel afin de faire face aux dynamiques en 

cours. 

Pour faire renaître la passion pour une Europe conçue comme un véritable sujet politique, une 

inspiration commune est nécessaire, un «projet» partagé capable d’impliquer l’ensemble des citoyens 

dans la promotion d’un esprit constructif, courageux et enthousiaste, apte à générer un changement 

radical. Un changement qui nous engage non pas comme de simples habitants d’un continent, mais 

comme des membres actifs d’une maison commune, fondée sur des valeurs profondes et partagées. 

Il est nécessaire de rétablir entre les peuples européens une relation de fides, c’est-à-dire de 

confiance réciproque, de respect et de lien durable, dépassant la logique d’un simple foedus, entendu 

comme un ensemble d’accords temporaires, utilitaristes et souvent fragiles. Sans une confiance 

authentique, il ne peut y avoir de véritable communauté politique, mais seulement une alliance 

d’intérêts et de convenances vouée à l’érosion. 

Pour construire ce nouveau pacte entre les peuples européens, il convient de revenir aux racines, 

en redécouvrant le patrimoine spirituel et culturel qui a donné naissance à l’idée même d’Europe. Il 

est essentiel de reconnaître les racines chrétiennes, non à des fins confessionnelles ou prosélytes, mais 

parce qu’elles constituent le terreau commun sur lequel ont grandi nombre des valeurs que nous 

partageons aujourd’hui: la dignité de la personne, la solidarité, la justice, le respect de la vie et de la 

liberté. Il est tout aussi important de protéger et de valoriser les traditions identitaires des peuples 

européens, dans leur richesse et leur diversité. Une Europe unie ne doit pas être synonyme 

d’uniformisation, mais d’unité dans la diversité, capable d’harmoniser les pluralités culturelles dans 

un horizon commun. Il s’agit donc de redécouvrir ces valeurs universelles dans lesquelles croyants et 

non-croyants, laïcs et chrétiens, peuvent se reconnaître et avancer ensemble, en retrouvant le sens 

profond de la vie en tant que citoyens européens. 

Le Président de la République italienne, Sergio Mattarella, a lancé un avertissement sévère: «Le 

monde risque de glisser dans l’abîme comme en 1914». La Première Guerre mondiale, commencée à 

Sarajevo, était un conflit interne à l’Europe, tout comme la Seconde, déclenchée en 1939 par 

l’invasion de la Pologne par l’Allemagne. Toutes deux sont devenues «mondiales», comme si toute 

guerre en Europe tendait naturellement à s’étendre au reste du monde. Voilà plus de trois ans que 

dure l’invasion de l’Ukraine par la Russie. Nous sommes encore en Europe. Nous ne pouvons rester 

spectateurs impuissants. Ce serait impardonnable. 

Au cours des quatre-vingts dernières années, l’Europe a vécu dans la paix et a également inspiré, 

dès l’après-guerre, des visions unitaires et universalistes à l’échelle mondiale: en Italie avec 



8 

l’élaboration de la Constitution, en Europe avec l’engagement en faveur de l’Union, et sur le plan 

international avec la création de l’Organisation des Nations Unies en 1945. Il est frappant de constater 

qu’en 1940, la planète ne comptait que deux régimes démocratiques: le Royaume-Uni et les États-

Unis. Le reste du monde était dominé par une succession de régimes despotiques, de dictatures et 

d’autocraties. Dans les décennies suivantes, l’Europe et l’Occident ont promu des visions 

démocratiques dans de nombreuses régions du monde. 

Le pape François l’a rappelé dans l’encyclique Fratelli tutti: «Pendant des décennies, il a semblé 

que le monde avait tiré des leçons de tant de guerres et d’échecs et qu’il s’orientait lentement vers 

diverses formes d’intégration. Par exemple, s’est développé le rêve d’une Europe unie, capable de 

reconnaître des racines communes et de se réjouir de la diversité qui l’habite. Nous nous souvenons 

de la ferme conviction des Pères fondateurs de l’Union européenne, qui désiraient un avenir fondé sur 

la capacité de travailler ensemble pour dépasser les divisions et favoriser la paix et la communion 

entre tous les peuples du continent». L’aspiration à une intégration latino-américaine s’est également 

renforcée, et des pas ont été accomplis. Dans d’autres pays et régions, des tentatives de pacification et 

de rapprochement ont porté des fruits, tandis que d’autres semblaient prometteuses. 

Il y eut un temps où une paix durable semblait possible. Ce fut la nuit du 9 novembre 1989, avec 

la chute du mur de Berlin. Des rêves de paix émergèrent immédiatement dans le monde entier. Les 

conditions étaient réunies pour les concrétiser et, dans certains contextes, cela fut possible: le 

processus de négociation pour la Terre sainte avec les accords d’Oslo (1993), la fin du régime 

d’apartheid en Afrique du Sud, la paix au Mozambique en 1992, le rapprochement des positions en 

Irlande du Nord, ainsi que le retour à la paix intérieure en Amérique latine, notamment au Guatemala 

et au Salvador. 

Mais en l’espace de trois ans, tout fut compromis. Le conflit balkanique éclata, révélant une 

horreur fratricide. Pourtant, dans l’ex-Yougoslavie, on comptait plus d’un million et demi de 

mariages mixtes: la coexistence était donc plus que possible. La guerre provoqua une véritable 

hécatombe, y compris au sein des familles. S’ensuivirent les conflits dans la région des Grands Lacs, 

au Burundi, en Ouganda, en République démocratique du Congo, et jusqu’à aujourd’hui, sans 

interruption. Quel tragique gaspillage de la paix s’est produit et continue de se produire ! Non 

seulement le rêve d’une paix universelle s’est progressivement estompé, mais de puissantes passions 

ethno-nationalistes se sont réveillées, avec une rapidité impressionnante, renversant un acquis 

historique qui semblait définitif. Des foyers de haine et des inimitiés durables se sont ravivés dans 

diverses régions du monde et dans différents domaines, tant politiques que religieux. Parallèlement, 

une nouvelle et insensée course aux armements s’est immédiatement engagée. 

Avec la résurgence des nationalismes, nous avons gaspillé la paix. La mondialisation, que 

l’Occident — Europe comprise — a diffusée jusqu’aux confins de la planète, s’est réalisée presque 

exclusivement sous l’angle du marché, en négligeant la promotion d’une redistribution effective des 

richesses. Des inégalités insupportables, soutenues par un hyperindividualisme et un 

hypernationalisme corrélatif, ont conduit individus et peuples à se replier sur eux-mêmes. Les 

conséquences ont été amères: multiplication des murs et des guerres aux coûts humains incalculables. 

Le pape François a averti: «Chaque guerre laisse le monde pire qu’il ne l’a trouvé. La guerre est un 

échec de la politique et de l’humanité, une reddition honteuse, une défaite face aux forces du mal». 

La décision relative à la guerre, telle qu’elle est formulée dans la Constitution italienne, ne doit 

pas être remise en cause, mais au contraire approfondie. Comment ne pas évoquer la réflexion de 

Luigi Sturzo ? Le prêtre sicilien avait suivi le débat intense qui traversa le monde catholique après la 

Première Guerre mondiale, que Benoît XV tenta d’arrêter en la qualifiant d’«inutile massacre». Face 

à un conflit aussi dévastateur, un débat s’ouvrit parmi les catholiques, remettant en question la notion 

de «guerre juste». Sturzo proposa l’abolition du «droit à la guerre», en identifiant d’autres moyens 

pour résoudre les tensions et les conflits. Il reprit cette idée après la Seconde Guerre mondiale, et sa 

thèse demeure d’une clarté saisissante. Pourquoi ne pas la reconsidérer aujourd’hui, face au retour de 

la perspective d’un possible conflit nucléaire tactique ? Les catholiques ne peuvent ignorer les 

avancées du magistère des derniers papes en ce qui concerne le dépassement de la doctrine de la 

«guerre juste». 

 

 

 

 



9 

2. Repartir de l’Europe 
 

Nous sommes convaincus que l’Europe doit retrouver son âme afin de contribuer à un nouvel 

ordre international, tout en redonnant de la force aux États qui la composent. Tel fut 

l’enseignement des années quarante du siècle dernier: face à l’effondrement du nazifascisme, 

certains catholiques, aux côtés de certains laïcs, s’engagèrent pour imaginer les contours d’un 

nouvel avenir pour l’Italie, pour l’Europe et pour un nouvel agencement international. Nous 

croyons que l’heure est venue — et c’est maintenant — pour les chrétiens d’Europe de retrouver un 

élan afin de dessiner les traits d’une «nouvelle Europe» capable de susciter l’adhésion et de 

mobiliser les consciences en faveur d’un nouvel ordre international. Il s’agit d’une tâche qui 

concerne, naturellement, tous les peuples; mais l’Europe, en puisant dans ses racines, peut offrir 

aux peuples un appui précieux et peut-être indispensable. 

L’élection même du pape Léon XIV le suggère. Par le choix de son nom et par la motivation 

invoquée, le pape Léon XIV renvoie à l’esprit qui avait conduit son prédécesseur Léon XIII à 

proposer, à travers l’encyclique Rerum Novarum, une vision destinée à affronter le changement 

d’époque qui s’opérait à la fin du XIXᵉ siècle, surtout dans le monde occidental. Or, face aux rerum 

novissimarum (qu’il suffise de penser aux technologies émergentes et convergentes), n’avons-nous 

pas, nous chrétiens européens, la responsabilité — avec nos amis laïcs et avec les femmes et les 

hommes de bonne volonté — de prendre en charge les défis qui se présentent à nous, afin 

d’instaurer un nouvel ordre mondial, notamment à travers une «nouvelle» Europe ? Nous devons 

revenir nous abreuver aux sources — d’abord évangéliques — pour vivre un christianisme qui 

irrigue la culture contemporaine et contribue à réaliser ce bien commun universel qui constitue la 

substance même de l’Évangile. Il ne s’agit pas d’un christianisme à visée hégémonique. Le temps 

de la chrétienté est désormais derrière nous. Il ne reviendra pas. Il est indispensable de vivre et de 

témoigner d’un christianisme capable d’inspirer un nouvel humanisme planétaire, à travers une 

nouvelle configuration tant de l’Europe que de la planète. 

Le «changement d’époque» dans lequel nous sommes immergés — le pape François en parlait 

souvent — peut déboucher sur la fin du monde tel que nous le connaissons. «Changement 

d’époque» signifie en effet que, pour la première fois dans l’histoire telle que nous la connaissons, 

l’être humain peut détruire l’humanité et la création: depuis 1945 avec l’arme nucléaire, puis à 

travers les désastres provoqués par le changement climatique, et enfin par les technologies 

émergentes et convergentes grâce auxquelles nous pouvons transformer radicalement jusqu’à 

l’humain lui-même. Face à ce nouvel horizon — aux traits parfois apocalyptiques — aucune vision 

unificatrice et prospective ne semble émerger. D’où le désarroi et la peur, et le repli sur soi qui 

s’ensuit. Le pape Jean-Paul II avait raison d’affirmer que «l’homme souffre par manque de vision». 

C’est la question majeure de notre temps. Et elle est d’abord culturelle — ou, si l’on veut, pré-

politique. 

Je crois qu’il est opportun que l’Europe reprenne l’initiative. Son histoire l’exige. Et 

aujourd’hui, cette responsabilité est encore plus aiguë. Rappelons la question (rhétorique) posée par 

le pape François au Parlement européen lorsque lui fut remis le Prix Charlemagne: «Que t’est-il 

arrivé, Europe humaniste, défenseure des droits de l’homme, de la démocratie et de la liberté?» Il la 

reprit plus explicitement dans Fratelli tutti: «Pendant des décennies, il a semblé que le monde avait 

tiré les leçons de tant de guerres et d’échecs et qu’il s’orientait lentement vers diverses formes 

d’intégration. Par exemple, s’est développé le rêve d’une Europe unie, capable de reconnaître des 

racines communes et de se réjouir de la diversité qui l’habite. Nous nous souvenons de la ferme 

conviction des Pères fondateurs de l’Union européenne, qui désiraient un avenir fondé sur la 

capacité de travailler ensemble pour dépasser les divisions et favoriser la paix et la communion 

entre tous les peuples du continent. L’aspiration à une intégration latino-américaine s’est aussi 

renforcée et des pas ont été accomplis. Dans d’autres pays et régions, des tentatives de pacification 

et de rapprochement ont porté des fruits et d’autres semblaient prometteuses». Le pape François 

était convaincu que «la créativité, l’ingéniosité, la capacité de se relever et de dépasser ses propres 

limites appartiennent à l’âme de l’Europe». Mais nous nous demandons: où est passée l’âme de 

l’Europe ? Comment vaincre la lassitude de l’esprit européen face à un avenir incertain? 

Aujourd’hui encore, nombreux sont ceux qui regardent vers l’Europe en espérant la sève d’un 

christianisme renouvelé. Beaucoup d’autres — peut-être parce qu’ils en redoutent la force 

d’inspiration — en ont peur au point d’en souhaiter la dissolution. Ce serait une tragédie 



10 

nonseulement pour les Européens, mais pour l’humanité tout entière. 

Nous sommes convaincus que l’Europe peut offrir un nouvel élan aux peuples de la terre. Et le 

christianisme peut réchauffer de nouveau l’âme de l’Europe afin qu’elle retrouve la passion de sa 

mission universelle. Il faut aider les peuples à abandonner la logique de la force économique et 

militaire comme principe directeur des relations internationales. Les chrétiens d’Europe — les 

Églises européennes, dans leurs diverses formes d’organisation — doivent se passionner de 

nouveau pour une Europe au cœur et à la pensée universels. Non plus une Europe repliée sur elle-

même comme une citadelle destinée à défendre un christianisme identitaire, minoritaire et résiduel. 

Il y a urgence à voir émerger une Europe qui redécouvre la passion contagieuse d’un humanisme à 

la hauteur de la personne, fondé sur une passion partagée pour l’humain, commune à tous les 

peuples. 

L’enjeu est décisif: une nouvelle Europe pour la nouvelle ère planétaire. Nous vivons 

aujourd’hui dans un monde globalisé, confronté aux mêmes problèmes vitaux et aux mêmes 

menaces globales. Aucun peuple ne peut vivre séparé. La pandémie de 2020 l’a montré de manière 

dramatique: personne ne peut se sauver seul. Tous les grands défis dépassent les compétences 

nationales. Et pourtant, nous assistons à un retour des nationalismes. L’Europe doit retrouver sa 

passion universelle et la transmettre à tous les peuples. Relever ce défi est décisif pour la planète. 

Et, dans cet horizon, le christianisme est indispensable: il peut susciter cette passion universelle 

pour le salut de tous les peuples, qui constitue sa force spirituelle et sociale, voire politique. 

Les chrétiens d’Europe doivent découvrir que l’Europe est le prochain le plus proche, même si 

— ou précisément parce que — elle apparaît comme le plus lointain. L’Europe est le champ où le 

christianisme a le plus d’histoire, le plus d’expérience, le plus d’invention. C’est un héritage 

exceptionnel qui nous interpelle, et qu’il serait irresponsable de laisser enfoui, inerte, sans le 

reprendre et le mettre en œuvre, alors que notre monde continue de se fragmenter. Le pape 

François, dans le discours cité, rappelait: «Au siècle dernier, l’Europe a témoigné à l’humanité 

qu’un nouveau départ était possible: après des années tragiques de conflits tragiques, culminant 

dans la guerre la plus terrible dont on se souvienne, est apparue, par la grâce de Dieu, une 

nouveauté sans précédent dans l’histoire». Et il exhortait: «À la renaissance d’une Europe fatiguée, 

mais encore riche d’énergies et de potentialités, l’Église peut et doit contribuer». 

Il faut donc clore la phase des lamentations qui conduisent à une résignation triste. 

Reconnaissons plutôt une certaine honte face à cette plainte — y compris celle, stérile et attristante, 

entre conservateurs et progressistes — qui nous rend querelleurs tout en nous rendant totalement 

sans influence. L’Évangile — ne serait-ce qu’un seul mot, pourvu qu’il soit véritablement 

évangélique — appelle à une créativité nouvelle. Les Églises d’Europe doivent redevenir un sujet 

qui regarde, non un objet que l’on regarde, si nous voulons habiter les signes de l’histoire en 

rendant témoignage au regard de Jésus. Nous nous regardons trop de l’intérieur, et nous nous 

préoccupons trop de la manière dont les autres nous regardent. Nous regardons trop peu le monde, 

et nous écoutons trop peu le cri d’aide qui monte surtout des plus pauvres. 

 

 

3. Revenir à l’Évangile: Jésus, la foule, les disciples 
 

Rouvrons l’Évangile! Il est une image emblématique que les évangélistes nous proposent et qui 

peut constituer le chemin à reprendre: l’icône de «Jésus, la foule et les disciples». Trois acteurs 

(plus un) y apparaissent. Le premier est Jésus, celui qui prend l’initiative, semant paroles et signes 

de la venue du Royaume sans «faire acception des personnes» (cf. Ac 10,34). Sous des formes 

diverses, Jésus porte une attention particulière à ceux qui sont «séparés» de Dieu et «abandonnés» 

par la communauté (les pécheurs et les pauvres, dans le langage évangélique). Par ses paroles et ses 

actes, il offre la libération du mal et la conversion à l’espérance, au nom de Dieu, Père de tous les 

êtres humains. 

Le deuxième acteur est la foule qui le suit sur le chemin, et parfois même le poursuit jusqu’à le 

devancer. C’est à la foule (aux diverses foules, à l’intérieur comme à l’extérieur d’Israël) que Jésus 

adresse l’annonce évangélique. Il ne s’adresse pas seulement à quelques initiés ou élus. Jésus met 

la foule en contact direct avec le don de Dieu, qui est lui-même, souvent d’une manière qui 

surprend et parfois scandalise les témoins. Jésus accueille comme interlocuteurs tous ceux qui 

appartiennent à la foule: il écoute les protestations passionnées de la femme cananéenne (Mt 15,21-



11 

28), qui ne peut accepter d’être exclue de la bénédiction qu’il apporte; il se prête au dialogue avec 

la Samaritaine (Jn 4), malgré sa condition de femme socialement et religieusement compromise; il 

sollicite l’acte de foi libre et reconnaissant de l’aveugle-né (Jn 9), que la religion officielle avait 

relégué hors du périmètre de la grâce. 

Parmi ceux qui suivent Jésus, le troisième acteur se détache nettement: les apôtres et les 

disciples, appelés à une médiation autorisée entre Jésus et la foule. Leur entrée en scène coïncide 

avec l’appel, qui n’est pas précédé d’une histoire de guérison et de conversion: l’appel de Jésus est 

le fondement même de leur guérison et de leur conversion, de la bénédiction et de la communion 

qui leur sont offertes. Il ne s’agit pas d’un privilège, mais d’un ministère, d’un service. Grâce au 

don de l’Esprit, ils doivent garder la place de Jésus, sans toutefois s’y substituer, afin qu’il demeure 

possible de le rencontrer. 

Jésus, la foule, les apôtres et les disciples: telle est l’icône à contempler pour que l’Église de 

notre temps devienne toujours davantage ce qu’elle est au plan évangélique. Aucun des trois 

acteurs ne peut sortir de scène. Si Jésus vient à manquer et qu’un autre prend sa place, l’Église 

devient un contrat entre les apôtres et la foule, dont le dialogue synodal finira par suivre la logique 

du jeu politique. Sans les apôtres, autorisés par Jésus et instruits par l’Esprit, le rapport à la vérité 

évangélique se rompt et la foule demeure exposée à un mythe ou à une idéologie sur Jésus, qu’elle 

l’accueille ou qu’elle le rejette. Sans la foule, la relation des apôtres à Jésus se corrompt en une 

forme sectaire et autoréférentielle de la religion, et l’évangélisation perd sa lumière, qui est une 

révélation de Dieu s’adressant à tous, directement, en offrant son salut. 

Dans ce cadre survient ensuite l’acteur «en plus»: le quatrième, l’antagoniste, qui introduit sur 

la scène la séparation diabolique des trois autres. Face à la perspective dérangeante de la croix, 

certains disciples s’en vont et des foules changent d’humeur. L’insidieuse force de division — qui 

contrarie un chemin commun — se manifeste indifféremment sous les formes de la rigueur 

religieuse, de l’injonction morale qui se présente comme plus exigeante que celle de Jésus, et de la 

séduction d’une sagesse politique mondaine qui se veut plus efficace qu’un discernement des 

esprits. Pour se soustraire aux tromperies du «quatrième acteur», une conversion continue est 

nécessaire. L’épisode du centurion Corneille (Ac 10), préfiguration de ce «concile» de Jérusalem 

(Ac 15), référence cruciale pour une Église synodale, est à cet égard emblématique. 

La question de fond à poser est simple et exigeante: comment être avec Jésus, avec la foule et 

avec les disciples, en cette heure de l’histoire? Il n’existe pas de christianisme parfait qui se serait 

réalisé un jour et qu’il nous suffirait d’appliquer aujourd’hui. Il n’a jamais existé et n’existera 

jamais, dans l’histoire, de christianisme parfait: toute communauté chrétienne devra toujours se 

convertir et s’humilier face à ses insuffisances, et se confronter à la Parole de Dieu qui ne cesse de 

l’inspirer. Telle est la grande exigence pour chaque génération chrétienne — y compris la nôtre —, 

même au milieu des défauts et des imperfections propres à la réalisation historique de la 

communauté chrétienne. 

Une conviction doit être réaffirmée: au fil de l’histoire, nous ne nous éloignons pas d’une pureté 

originelle à laquelle il faudrait revenir; nous nous rapprochons plutôt, jour après jour, d’un 

éclaircissement de notre destination, dont nous comprenons toujours davantage: un éclaircissement 

qui, précisément, devait attendre son temps pour être compris et mis en œuvre. 

Nous devrions retrouver le regard de Dieu, comme l’écrit Jean: «Dieu a tant aimé le monde 

qu’il a donné son Fils unique» (Jn 3,16). Dieu aime le monde, y compris ce monde qui s’appelle 

l’Europe, et, à travers l’Europe, le monde entier. Que furent, du reste, les impulsions missionnaires 

parties précisément de l’Europe, malgré toutes les fautes commises sur le versant colonial?  N’est-il 

pas alors urgent de reprendre l’initiative dans le cadre de la formation d’une politique européenne à 

la hauteur de l’humanisme spirituel de la communauté, qui, dans le moment historique présent, 

peut prendre l’ampleur d’une question d’époque? Les politiques dominantes apparaissent de plus 

en plus polarisées sur l’humanisme matériel de la collectivité. Et cela, en Europe, signifie, outre un 

réductionnisme éthique de la coexistence civile, une défense obtuse des privilèges accumulés au fil 

des décennies de gouvernance démocratique. Malheureusement, cet avantage, très mal géré par la 

culture des droits humains et du bien-être diffus, s’est rapidement épuisé. 

 

 

 

 



12 

4. Église et société: une histoire unique 
 

Les chrétiens d’Europe sont appelés à redécouvrir leur responsabilité à l’égard des peuples 

européens. Il faut malheureusement constater une dangereuse tendance à l’autoréférentialité au sein 

des communautés chrétiennes d’Europe. Certes, nul n’ignore l’existence de difficultés internes, 

dont certaines sont très sérieuses. Toutefois, le fait de se concentrer exclusivement sur celles-ci 

freine non seulement la dimension missionnaire — et donc planétaire, qui est constitutive du 

christianisme — ainsi que l’indispensable fermentation évangélique de la société, mais affaiblit 

également la vie même de la communauté ecclésiale. Il en résulte un double appauvrissement, tant 

à l’intérieur qu’à l’égard de la société. 

Un sursaut spirituel et culturel est indispensable pour lancer un mouvement large et pluraliste de 

réflexion sur le présent et l’avenir de l’Europe et du monde. Sur ce terrain, nous, chrétiens 

européens, accusons un retard préoccupant. Nous devons nous laisser interpeller par l’Évangile afin 

de redonner une âme nouvelle à l’Europe. Seule une Église renouvelée pourra aider la société 

européenne à devenir plus fraternelle et plus solidaire. Nous savons en effet qu’il n’existe pas deux 

histoires distinctes — l’une des chrétiens et l’autre de la société civile — pas plus qu’il n’existe 

deux cités, l’une catholique et l’autre civile. Il n’existe qu’une seule grande histoire qui concerne 

tous. Le christianisme européen doit retrouver une vitalité nouvelle pour inspirer l’Europe de 

demain à devenir une maison commune pour tous, comme ce fut le cas par le passé. 

Une alliance avec les autres humanismes, avec les autres cultures et avec les autres histoires 

s’impose d’urgence. Il est nécessaire d’accepter la fécondation réciproque. Chrétiens, autres 

croyants et humanistes laïcs — dans une alliance renouvelée — peuvent libérer l’Europe de la 

prison de l’égocentrisme nationaliste et «engendrer» une nouvelle «réalité» capable de vivre et 

d’agir non seulement pour elle-même, mais aussi pour le monde. 

Des germes et des lumières existent déjà, qui permettent d’imaginer une nouvelle manière de 

penser et de vivre l’Europe au début du troisième millénaire. Nous devons sortir de la prison du 

«moi» pour promouvoir le «nous», afin de faire renaître cette tension vers le «social» qui fait partie 

de l’ADN du christianisme. Une lecture attentive des Écritures et de la Tradition nous rappelle que 

le christianisme est social ou qu’il n’est pas. Benoît XVI, dans l’encyclique Spe Salvi, s’interrogeait 

sur la manière dont s’était affirmé, à l’époque moderne, un christianisme individualiste incitant 

chaque fidèle à sauver sa propre âme, alors que l’ensemble de la tradition biblique nous enseigne 

que nous nous sauvons ensemble, comme un peuple, ou que nous ne nous sauvons pas. 

Il convient de méditer à nouveau ces paroles de Benoît XVI: «Henri de Lubac, à partir de la 

théologie des Pères dans toute son ampleur, a pu montrer que le salut a toujours été compris comme 

une réalité communautaire. La Lettre aux Hébreux parle elle-même d’une “cité” (cf. 11,10.16; 

12,22; 13,14) et donc d’un salut communautaire. En cohérence avec cela, le péché est compris par 

les Pères comme la destruction de l’unité du genre humain, comme fractionnement et division. 

Babel, lieu de la confusion des langues et de la séparation, se révèle comme l’expression de ce qui, 

à la racine, est le péché. Et ainsi, la “rédemption” apparaît précisément comme le rétablissement de 

l’unité, dans laquelle nous nous retrouvons de nouveau ensemble dans une union qui se dessine 

dans la communauté mondiale des croyants» (Spe Salvi, 14). 

 

 

5. Une nouvelle culture politique 
 

Voici donc la question cruciale: est-il possible d’imaginer une vocation renouvelée du 

christianisme européen, capable de conjuguer l’adoration de Dieu en esprit et en vérité — qui passe 

indiscutablement par la responsabilité de l’amour du prochain — avec la passion pour le destin de 

la société civile, conçue démocratiquement comme un sujet culturellement pluriel et politiquement 

auto-gouverné? Le christianisme européen — dans toutes ses expressions, y compris dans sa 

dimension politique — ne doit-il pas redécouvrir la passion d’un avenir nouveau, tant pour le 

continent européen que pour la planète entière? C’est là l’interrogation d’un christianisme appelé à 

reprendre l’initiative dans un contexte où les politiques dominantes apparaissent de plus en plus 

polarisées autour d’un humanisme matériel de la collectivité. 

L’Europe est le champ où le christianisme a accumulé le plus d’histoire, d’expérience et de 

capacité d’invention. Cet héritage doit précisément interpeller les chrétiens européens 



13 

d’aujourd’hui, afin qu’ils reprennent entre leurs mains le trésor de foi et d’humanisme et réveillent 

une Europe qui se fragmente sous l’effet d’égoïsmes souverainistes. Il convient de retrouver et de 

reconfigurer la tension vers l’universalité inhérente au message chrétien tel qu’il a été vécu au 

cours de l’expérience séculaire européenne. Malgré une longue histoire faite d’épreuves et 

d’erreurs, le christianisme européen porte encore en lui cette tension profonde qui a conduit 

l’Europe — et l’humanité — vers la démocratie, les droits humains et les sciences de la nature. 

La diffusion de ces traits de civilisation, dans leur forme actuelle, présente une dynamique à la 

fois d’une popularité massive et d’une dramatisation inquiétante: il n’existe plus de peuples — 

quelle que soit leur anthropologie ou leur religiosité — qui puissent se soustraire aux 

développements issus de l’invention européenne, qu’il s’agisse de l’économie de marché, de la 

justice contractuelle ou de l’instrumentalité technique. En ce sens, on peut dire que l’Europe 

dépasse l’Occident et qu’elle peut agir comme levain pour l’ensemble de la planète. 

Il est vrai que l’atmosphère engendrée par le capitalisme financier de la compétition néolibérale, 

de la substitution technologique et de l’individualisme éthique accentue paradoxalement un climat 

de «tous contre tous» qui émerge partout dans le monde. Des pays aux cultures nobles et 

millénaires sombrent dans des guerres commerciales, des guerres civiles, des guerres de frontières, 

de souveraineté ou de prestige. De même, à l’intérieur même de ces sociétés, surgissent de plus en 

plus fréquemment — pour des raisons analogues — des pulsions agressives dont l’appareil 

émotionnel ne perçoit ni le danger ni, souvent, les véritables horreurs de leurs effets. 

Face à ces scénarios préoccupants, le christianisme européen doit retrouver une mission 

proactive et prophétique, afin de contribuer à l’élaboration d’un horizon humaniste planétaire, seul 

capable d’ouvrir la voie à un avenir pacifique. Il est urgent de reprendre l’initiative pour favoriser 

l’émergence d’une culture politique européenne à la hauteur de l’humanisme spirituel de la 

communauté, qui peut, dans le contexte actuel, revêtir la portée d’une question d’époque. 

L’augmentation du bien-être ne se distribue nullement de manière automatique; au contraire, les 

inégalités croissent de façon exponentielle et commencent à fragiliser les fondements mêmes des 

promesses d’une citoyenneté protégée et régulée selon la justice. La culture des droits humains, 

quant à elle, évolue avec une vigueur croissante vers le culte obsessionnel d’une liberté individuelle 

indiscriminée, fondée sur la manipulation arbitraire de tous les liens fondamentaux: ceux de l’éros 

et de la génération, du soi et du corps, du bien-être individuel et du bien commun. Cette 

manipulation, habilement encouragée par l’économie néolibérale de la consommation et soutenue 

par les protocoles technologiques de la performance, engendre des formes — le plus souvent 

inconscientes — d’accoutumance et de contrainte mentale que l’histoire des relations entre 

pouvoirs idéels et libertés réelles n’avait jusqu’à présent jamais rendues possibles. 

Un christianisme européen à la hauteur de la situation doit clore la phase des lamentations liées 

à l’affaiblissement d’une forme d’assistance spirituelle de la citoyenneté propre à l’Église d’État et 

à la religion civile. Il doit même reconnaître avec une certaine honte l’embarras suscité par ces 

plaintes: tandis que nous, Européens, nous interrogeons sur la manière de rendre le christianisme 

«plus attractif» sur le marché du bien-être psychophysique, des milliers de croyants sont 

odieusement persécutés et de nombreuses communautés sont violemment poussées vers 

l’extinction. 

Il est également indispensable de réaffirmer l’urgence de l’unité des chrétiens. L’œcuménisme 

contemporain semble souvent se réduire à des formes de célébration et de dévotion, au risque de 

perdre sa profondeur théologique et culturelle. Il convient de se demander avec sérieux si les 

christianismes souhaitent réellement se réconcilier et si les communautés chrétiennes sont 

pleinement conscientes de la marginalisation à laquelle la division de la foi condamne la révélation 

de l’Évangile. L’Europe a été profondément marquée — dans ses richesses comme dans ses 

contradictions — par les trois traditions chrétiennes: catholique, orthodoxe et protestante. Si le 

christianisme est né hors d’Europe, c’est néanmoins en Europe qu’il a reçu son empreinte culturelle 

et intellectuelle historiquement la plus efficace. La division des chrétiens en Europe — et ailleurs 

— demeure un scandale dont l’acuité semble s’être émoussée. Il est tout aussi surprenant que l’élan 

unitaire issu du Concile Vatican II se soit largement affaibli. 

La mise à jour récente de la «Charte œcuménique», qui propose une attention commune 

renouvelée entre les chrétiens d’Europe, constitue un signe d’espérance. L’appel conjoint à 

célébrer, en 2033, une rencontre entre toutes les Églises chrétiennes, ne serait-ce que pour fixer une 

date commune de Pâques, pourrait représenter une étape significative. 



14 

Une autre dimension est tout aussi décisive: celle d’une Europe chrétienne, juive et laïque qui 

assume la responsabilité de tisser de nouvelles relations avec les autres religions largement 

présentes sur son territoire, afin de les associer à un projet de fraternité planétaire. Les trois 

religions abrahamiques sont appelées à retrouver une perspective universaliste fondée sur une 

origine commune en Dieu et une destination commune en Dieu. S’y ajoute la frontière du dialogue 

renouvelé entre les religions et la raison laïque. C’est-à-dire, la foi chrétienne — dans ses trois 

traditions —, les autres grandes religions du monde et la raison occidentale, avec la démocratie 

politique, peuvent devenir des acteurs déterminants du dialogue interculturel et interreligieux, avec 

pour objectif directeur l’affirmation des droits humains universels. 

Cette dynamique inédite de témoignage désintéressé de l’expérience religieuse requiert un 

véritable dialogue interculturel. C’est la troisième frontière à explorer, qui exige une créativité de 

source. À cet égard, les intellectuels dignes de ce nom sont interpellés en premier lieu. Dans la 

conjoncture actuelle, encore marquée par des initiatives privées certes généreuses mais 

fragmentaires, l’Europe est appelée à redécouvrir sa vocation au dialogue avec ses partenaires 

religieux et culturels, afin d’identifier une raison de la nature et, par conséquent, un droit naturel 

pour l’être humain et sa manière d’habiter le monde. L’objectif est de restaurer la confiance dans la 

prophétie qui engendre la créativité communautaire et de redonner vigueur à un humanisme en 

chute libre. 

La qualité spirituelle se nourrit d’occasions de dialogue, de réflexion, de curiosité intellectuelle, 

de stimulation esthétique et de gratification de l’apprentissage, en mobilisant toutes les synergies 

possibles avec les corps intermédiaires de la société civile et en en créant de nouvelles. Enfants, 

jeunes et adultes perdent progressivement le langage, la capacité et le goût de la narration 

existentielle, de la communication intérieure, de la richesse métaphorique des affects, des émotions 

et des mouvements de l’âme. Les villes, elles aussi, perdent leur ponctuation humaniste. 

 

 

6. Un humanisme planétaire 
 

L’utopie qui anime ces pages consiste à suggérer au christianisme institutionnel que, dans la 

conjoncture actuelle, plutôt que de suivre le fil de sa crise institutionnelle — cette autoréférentialité 

évoquée précédemment — il lui revient de s’engager dans le déchiffrement du kairos de la 

mutation anthropologique que nous vivons en cette époque. Il s’agit de comprendre ce moment de 

l’histoire comme un temps opportun pour vivre et communiquer l’Évangile du Royaume. Avec 

créativité et urgence, il convient de promouvoir un sursaut spirituel, moral, culturel et politique afin 

de s’orienter vers ce que l’on peut appeler un «nouvel humanisme planétaire», c’est-à-dire un 

monde où les peuples retrouvent une harmonie entre eux et avec la création. Tel est le grand 

message que Pape François nous a légué et que Pape Léon XIV a repris. Il s’agit d’un défi 

d’époque, qui requiert des femmes et des hommes de bonne volonté, croyants et non-croyants, unis 

pour imaginer — avec une audace créative — l’avenir nouveau dont la planète entière a besoin. 

Le cri de désespoir — qui est aussi un appel à l’aide — qui monte du monde et de l’Europe est 

assourdissant: les sociétés s’habituent à la guerre, tandis que les inégalités augmentent et que la 

passion pour les idéaux s’anesthésie. Un vide semble tout engloutir, y compris les conquêtes 

humaines les plus remarquables accumulées au fil des siècles. Une violence brute empoisonne les 

relations et l’égocentrisme vide les consciences: les passions deviennent tristes et sans espérance, 

les pensées s’affaiblissent et les afflictions se fragilisent. La démocratie elle-même est menacée. 

L’humanisme court un risque d’extinction, pris entre les coups conjugués des extrémismes opposés 

des fondamentalismes religieux et du matérialisme technocratique. Dans ce vide, les jeunes sont 

compréhensiblement attirés par la promesse de sécurité offerte par ces extrêmes. Beaucoup errent 

comme des météorites dans l’espace, s’engageant sur des trajectoires de collision aléatoires et 

souvent mortelles. Le monde qui se fragmente en égoïsmes individuels et collectifs nous concerne 

directement, car il sape l’Évangile de l’amour et de la fraternité universelle. 

Le christianisme institutionnel actuel — nous le répétons — demeure excessivement replié sur 

lui-même et sur les problèmes internes des Églises, qui existent bel et bien et sont parfois graves. Il 

est toutefois urgent que le christianisme européen adopte une posture plus propositionnelle et plus 

attractive s’il veut encourager l’Europe à devenir un sujet moteur du nouvel humanisme planétaire. 

Un christianisme répétitif ou simplement réorganisé ne suffit pas. L’écart entre foi et culture, entre 



15 

Églises et société, est devenu dramatique. Tandis que la sécularisation pousse à se passer de la 

religion, des politiques de plus en plus «extrêmes» instrumentalisent des croyants «extrêmes» 

comme soutien. Les chrétiens peuvent et doivent promouvoir une Europe comme espace où 

pratiquer une alliance large pour édifier une société véritablement humaine. 

C’est en Europe, en effet, que la relation entre religion et politique a connu le plus long 

développement historique. Le christianisme, conjointement avec l’humanisme des Lumières, a 

élaboré de manière originale et positive son rapport à la société et à la politique elle-même. Cet 

héritage doit être réinterprété et proposé à nouveau sous des formes et dans des termes renouvelés. 

Des erreurs, parfois graves, ont certes été commises par le passé; néanmoins, au cœur profond du 

christianisme européen subsiste encore cette tension qui a conduit les peuples vers la confiance 

dans la démocratie, la force des droits humains et l’estime pour la science. 

Face aux scénarios préoccupants qui se dressent devant l’humanité tout entière, les chrétiens 

d’Europe ont la responsabilité de retrouver une mission proactive et prophétique. Il convient de 

reprendre l’initiative en faveur d’une culture politique à la hauteur de l’humanisme spirituel de la 

communauté. Les politiques dominantes, malheureusement, se polarisent de plus en plus autour 

d’un humanisme matériel de la collectivité. En Europe, cela se traduit, outre un réductionnisme 

éthique de la coexistence civile, par une défense obtuse de privilèges accumulés au fil des 

décennies de gouvernance démocratique. Cet avantage, très mal géré par la culture des droits 

humains et du bien-être diffus, s’épuise rapidement. Il suffit de considérer le drame des inégalités, 

qui ont augmenté malgré la croissance du bien-être. La culture des droits humains évolue par 

ailleurs avec vigueur vers un culte obsessionnel de la liberté individuelle, entendue comme 

manipulation arbitraire de tous les liens fondamentaux: de l’éros et de la génération, du soi et du 

corps, du bien-être individuel et du bien commun. Cette manipulation, habilement encouragée par 

l’économie néolibérale de la consommation et soutenue par les protocoles technologiques de la 

performance, génère des formes — le plus souvent inconscientes — d’accoutumance et de 

contrainte mentale que l’histoire des relations entre pouvoirs idéels et libertés réelles n’avait 

jusqu’ici jamais rendues possibles. 

 

 

7. Des racines culturelles non ethniques 
 

Pour saisir adéquatement l’horizon du nouvel humanisme planétaire, une réflexion plus 

attentive est nécessaire afin de reconsidérer le sens des racines judéo-chrétiennes de l’Europe. 

Toute perspective à caractère ethnique doit être résolument écartée. On pourrait dire que les racines 

les plus anciennes — mais non les moins importantes — de l’Europe ne sont pas européennes, mais 

extra-européennes, asiatiques pourrait-on dire. Les recherches historiques et anthropologiques 

montrent que les populations européennes descendent de groupes venus d’Asie centrale, ayant 

migré vers l’Ouest en passant par le bassin méditerranéen et les plaines d’Europe centrale. C’est 

précisément de là qu’est né le paradoxe ayant conduit le nazisme à affirmer la supériorité de la 

«race» aryenne sur les autres, en utilisant comme symbole la croix gammée, issue de l’Inde du 

Nord. Il convient de rappeler que les populations européennes descendent d’immigrants provenant 

d’un autre continent. Cela montre que le phénomène migratoire — qui concerne l’Europe depuis 

ses origines — fait partie intégrante de l’histoire humaine. Les Européens ne se distinguent donc 

pas des autres peuples par des critères de «sang»: comme l’a établi la science, l’humanité est 

largement métissée et ne peut être ramenée à des lignées génétiques nettement séparées. 

La géographie confirme également que les migrations depuis l’Asie centrale découlent du lien 

qui unit l’Europe au vaste ensemble continental euro-afro-asiatique, dont l’Europe constitue, en 

réalité, une appendice relativement réduite. Son histoire la plus ancienne s’inscrit, sans surprise, 

dans celle de la grande œcumène euro-afro-asiatique, dont la Route de la Soie — redevenue 

actuelle avec l’initiative chinoise «One Belt One Road» — a constitué l’un des témoignages les 

plus significatifs. En d’autres termes, la séparation entre l’Europe et l’Asie — souvent invoquée 

pour opposer valeurs civiques et modèles sociaux, comme la liberté occidentale et le despotisme 

asiatique — n’a rien de «naturel». L’Europe a commencé à exister lorsque quelqu’un a tracé une 

frontière là où auparavant personne n’en voyait: celle qui sépare aujourd’hui la Grèce et la Turquie, 

ou plus précisément la Turquie européenne de la Turquie asiatique, en traversant la métropole 



16 

d’Istanbul. Il s’agit d’une frontière peu évidente sur le plan géographique, née de raisons 

historiques, auxquelles renvoie la grande épopée de la guerre de Troie racontée par Homère. 

L’incertitude de la frontière orientale a ainsi marqué l’ensemble de l’histoire européenne. Dans 

de nombreuses représentations ultérieures, la Grèce elle-même — pourtant premier noyau de 

l’Europe — a été placée en marge, voire en dehors, des représentations de l’Europe, notamment 

durant la longue période de l’offensive ottomane, lorsque Vienne était considérée comme l’ultime 

avant-poste européen. Un sort analogue a été réservé, de manière encore plus évidente, à la Russie, 

tour à tour incluse ou exclue de ces représentations. En somme, l’Europe présente une question de 

frontières orientales jamais clairement définies, les populations occidentales ayant tendance à 

exclure les territoires plus orientaux, tandis que les populations orientales tendent à les inclure — 

comme l’affirmait Jean-Paul II lorsqu’il parlait d’une Europe unie «de l’Atlantique à l’Oural», bien 

avant l’effondrement du système soviétique. C’est peut-être là le signe le plus manifeste d’une 

identité qui a toujours été moins façonnée par la géographie que par l’histoire. 

 

 

8. Athènes, Rome, Jérusalem… et les mégapoles 
 

Si l’on voulait esquisser, en très grande synthèse, l’identité européenne, on pourrait la 

rassembler autour de trois villes-symboles: Athènes, Rome et Jérusalem (cette dernière n’étant 

d’ailleurs pas située sur le sol européen). Comme on le sait, Athènes incarne la tradition de la polis 

ainsi que celle de la rationalité européenne qui, au XVIIIᵉ siècle, prendra le nom de Lumières. 

Rome, quant à elle, est la ville symbole de la loi et du droit: c’est à Rome qu’a été formulé l’adage 

ubi societas, ibi ius. Il suffit ici de rappeler l’épisode de saint Paul qui, face à la condamnation 

prononcée par la loi locale, réplique avec fierté: civis romanus sum. On devient citoyen de Rome 

parce que les institutions publiques reconnaissent les droits des personnes. Enfin, Jérusalem. Bien 

qu’elle ne soit pas située sur le sol européen, elle a toujours été revendiquée comme faisant partie 

de l’espace européen: les croisades, avant même de poursuivre un objectif de conquête, entendaient 

affirmer son appartenance à cet espace. Jérusalem renvoie à la foi chrétienne, en étroite relation 

avec la foi juive et la culture sémitique. 

L’Européen est donc celui qui construit la coexistence civile sur le fondement du droit et de la 

loi, mais aussi celui qui se reconnaît dans la tradition évangélique. Mentionner ces trois villes et ce 

qu’elles représentent ne signifie toutefois ni ignorer ni exclure d’autres influences importantes, 

telles que celles exercées, à plusieurs reprises, par la culture arabe. 

Les trois traditions incarnées par Athènes, Rome et Jérusalem ont traversé des périodes 

difficiles, notamment celles marquées par de nouveaux mouvements migratoires, que l’on désigne 

habituellement comme des invasions barbares. Bien qu’il se soit agi de bouleversements profonds, 

ce sont précisément les héritages représentés par ces trois villes qui ont permis de souder l’ancien et 

le nouveau. Le rôle joué à cet égard par l’Église — et en particulier par le monachisme bénédictin 

— est bien connu: il a favorisé la rencontre entre l’héritage classique et les nouvelles populations 

immigrées, façonnant, à la lumière du christianisme, les fondements culturels et axiologiques de 

l’Europe moderne. Le paysage architectural et urbanistique qui caractérise encore aujourd’hui 

l’Europe s’est constitué à travers cette synthèse entre des apports divers, unifiés par une même 

vision. 

Aujourd’hui, les traditions idéales, morales et culturelles représentées par ces trois villes sont 

parfois perçues comme opposées les unes aux autres. Ces dernières années, en particulier, le débat 

sur les racines chrétiennes de l’Europe a été animé par des discussions opposant culture laïque et 

culture chrétienne. Il s’agit toutefois d’une opposition relativement récente, qui oublie que les 

différentes traditions européennes se sont développées à partir de racines communes et de manière 

étroitement imbriquée. Même si, dans le contexte du XIXᵉ siècle, laïcs et catholiques se sont 

affrontés durement sur le rôle public de l’Église, leurs valeurs profondes étaient, à bien des égards, 

similaires. Si aujourd’hui semblent apparaître des divergences parfois radicales — par exemple sur 

des questions majeures telles que la famille et la vie — ce n’est pas parce que ces traditions seraient 

soudain devenues incompatibles, mais au contraire parce que l’on en perd la compréhension 

historique profonde. Le conflit naît souvent de radicalismes idéologiques, d’un côté comme de 

l’autre, qui déforment le sens profond de traditions différentes mais unies par des références 

éthiques et anthropologiques communes. 



17 

9. La ville: laboratoire d’une culture du don 
 

Une nouvelle culture du «nous» exige que les chrétiens se mettent au service de la polis afin 

qu’elle devienne une «maison pour tous». Cela suppose l’engagement de l’ensemble des «corps» 

sociaux qui la composent, en vue de promouvoir un ordre social polyarchique capable de renforcer 

la démocratie. À la base de cette dynamique, l’intuition de Paul VI sur la mission «polyarchique» 

des laïcs chrétiens dans la vie politique, économique et sociale de la cité retrouve aujourd’hui une 

actualité particulière. Le pape Montini — qui, dans sa jeunesse, fut l’un des promoteurs du Code de 

Camaldoli et de la reconstruction de l’Italie après la chute du fascisme et la tragédie de la Seconde 

Guerre mondiale — l’exprime de manière exemplaire dans Evangelii Nuntiandi: 

«Les laïcs, que leur vocation spécifique place au cœur du monde et à la tête des tâches 

temporelles les plus diverses, doivent exercer par là même une forme singulière d’évangélisation. 

Leur tâche première et immédiate n’est pas l’institution et le développement de la communauté 

ecclésiale — rôle propre des pasteurs — mais la mise en œuvre de toutes les potentialités 

chrétiennes et évangéliques, cachées mais déjà présentes et actives dans les réalités du monde. Le 

champ propre de leur activité évangélisatrice est le vaste et complexe monde de la politique, de la 

réalité sociale et de l’économie; mais aussi celui de la culture, des sciences et des arts, de la vie 

internationale, des moyens de communication sociale; ainsi que d’autres réalités particulièrement 

ouvertes à l’évangélisation, telles que l’amour, la famille, l’éducation des enfants et des 

adolescents, le travail professionnel et la souffrance. 

Plus il y aura de laïcs imprégnés de l’esprit évangélique, responsables de ces réalités et 

explicitement engagés en leur sein, compétents pour les promouvoir et conscients de devoir 

développer toute leur capacité chrétienne, souvent tenue cachée et étouffée, plus ces réalités, sans 

rien perdre ni sacrifier de leur dimension humaine, mais en manifestant une dimension 

transcendante souvent ignorée, se mettront au service de l’édification du Royaume de Dieu et, par 

conséquent, du salut en Jésus-Christ» (n. 70). 

 

 

10. «Pouvoir doux» et universalisme européen 
 

Parmi les résultats les plus significatifs du développement historico-culturel européen, on peut 

mettre en évidence deux perspectives, deux idéaux particulièrement importants. 

Le premier est celui d’un «pouvoir doux». En Europe, en effet, se sont progressivement 

imposés — lentement et au prix d’efforts considérables, mais de manière profonde — le respect 

de la dignité humaine et le dépassement de l’ancienne loi du bouc émissaire. Les racines judéo-

chrétiennes et celles des Lumières ont contribué à désacraliser, à maîtriser et à affiner le pouvoir 

de l’homme sur l’homme: un pouvoir inhérent à la vie en société et capable de produire des 

effets terribles. Ce n’est pas un hasard si, précisément en Europe, la politique a été séparée de la 

religion (l’opposition n’est pas entre «César et Dieu», mais entre «Dieu et Mammon»): la 

souveraineté a fait l’objet de multiples limitations, la séparation des pouvoirs s’est 

progressivement imposée, les principes libéraux se sont diffusés, la démocratie a été pensée et 

pratiquée, etc. Ainsi, l’Europe a exercé une autorité de référence pour l’ensemble de la planète. 

La reconnaissance des droits humains a des racines européennes. Et il appartient à la tradition 

européenne d’articuler l’exercice du pouvoir à la protection des citoyens: des rois thaumaturges 

médiévaux à l’État-providence moderne, en Europe le pouvoir est appelé à prendre soin de la vie 

des femmes et des hommes qui composent la communauté. 

La deuxième perspective idéale de l’Europe est son universalité «innée». On pourrait dire que 

le génie européen se reconnaît dans une capacité à se rapporter à d’autres régions du globe et à 

«penser» le monde entier dans une vision universelle, propre à la tradition judéo-chrétienne. Le 

christianisme est, par nature, universel. C’est pourquoi l’Europe s’est également conçue comme 

un sujet historique se construisant et s’organisant autour de principes, d’objectifs et d’initiatives 

susceptibles d’impliquer le monde entier. Cette impulsion a produit un projet particulièrement 

marquant dans l’histoire des cinq derniers siècles: le projet de l’Occident. Naturellement, la 

manière dont les Européens ont mis en œuvre l’universalité a souvent été condamnable, 

notamment lorsqu’ils ont prétendu imposer par la force l’hégémonie européenne. Pourtant, 

l’ouverture d’horizons embrassant l’humanité tout entière demeure fondamentalement valable; et 



18 

certaines tendances actuelles au repli des Européens sur eux-mêmes sont, au contraire, 

préoccupantes. 

 

 

11. Les raisons de l’Europe unie 
 

Ces racines fondent également les raisons contemporaines de l’Europe unie telle qu’elle 

apparaît au cours du XXᵉ siècle. Durant ce siècle, l’Occident — pour ainsi dire — est «sorti» 

d’Europe: le flambeau de cet idéal d’universalité est d’abord passé entre des mains américaines, 

puis il a commencé à subir la concurrence d’autres projets, élaborés dans des régions du monde 

auparavant marginales sur la scène internationale. L’idée d’une Europe unie s’est développée 

dans un contexte de processus de mondialisation qui ne pouvaient plus être ramenés à 

l’hégémonie des États-nations européens, avec l’objectif non seulement d’en accompagner les 

dynamiques positives, mais aussi d’en contrer les conséquences et implications négatives. 

Aujourd’hui, les mouvements eurosceptiques accusent les institutions européennes de «voler» 

la souveraineté des États-nations. Il n’en est rien: ce sont plutôt certains processus de 

mondialisation qui érodent les souverainetés nationales, tandis que l’unité européenne cherche à 

les protéger au moyen d’une coopération plus étroite. L’unité européenne repose sur un échange 

entre indépendance et souveraineté: les États européens cèdent des parts d’indépendance aux 

institutions communautaires afin de défendre collectivement leurs souverainetés. 

Le Vieux Continent s’est engagé sur cette voie dès la Première Guerre mondiale, en 

commençant à rêver d’une Europe sans guerre et enfin unie; après la Seconde, il a commencé à 

réaliser ce rêve. L’absence de conflits dans l’Europe unie depuis 1945 jusqu’à aujourd’hui 

constitue une nouveauté éloquente qui n’a pas besoin de commentaires. Je voudrais aussi 

rappeler un autre rôle exercé par les institutions européennes, qu’Alcide De Gasperi soulignait 

déjà dans une célèbre conférence tenue à Bruxelles en 1948: l’Europe unie aide chaque État 

européen à défendre et à développer la démocratie. De Gasperi pensait à l’Italie, mais cela vaut 

également pour d’autres pays européens. 

Naturellement, cela ne signifie pas que l’Union européenne soit parfaite. Bien au contraire. 

Mais il n’y a pas besoin de moins d’Europe: il y a besoin de plus d’Europe. Seule une Europe 

plus unie et plus solidaire peut faire face aux défis de la mondialisation. Un exemple évident est 

celui des migrants qui cherchent à atteindre notre continent. Il serait inhumain, injuste et 

dangereux d’ignorer leurs demandes; et, du reste, les migrants constituent une ressource de 

travail dont l’Europe a besoin. Mais il est clair qu’un phénomène d’ampleur extraordinaire et 

d’époque comme celui-ci ne peut être affronté que par l’ensemble des Européens, ensemble, en 

mobilisant des ressources non seulement économiques et politiques, mais aussi idéales et 

morales. 

Il s’agit également d’une initiative importante pour rendre la mondialisation plus humaine. 

L’arrêter en fermant toutes les portes, comme le voudraient les nouveaux nationalismes, serait 

non seulement impossible, mais également erroné, comme le montrent les effets négatifs pour 

tous de la guerre des droits de douane entre les États-Unis et la Chine. Une Europe plus forte, au 

contraire, n’aide pas seulement les Européens: elle constitue aussi une impulsion majeure pour 

développer la mondialisation de la solidarité dont parle le pape Léon. 

Un autre domaine majeur dans lequel l’Europe peut et doit jouer un rôle fondamental dans la 

réalisation de cette mondialisation de la solidarité est celui de la crise climatique et du 

développement durable. Seuls de grands ensembles d’États partageant avec force des valeurs 

communes — comme l’Europe, précisément — peuvent agir efficacement pour accomplir le 

changement massif, à l’échelle planétaire, devenu de plus en plus urgent. C’est une grande 

entreprise dans laquelle le rôle des religions et des Églises est essentiel, pour le bien des peuples 

européens et du monde entier, pour contrer les nationalismes et pour construire la paix. 

 

 

12. Amour de l’Europe et dépassement de la culture de la dette 
 

Il est désormais largement admis qu’il n’est plus possible de créer un «parti» catholique (ou 

chrétien). D’autre part, la simple «diaspora» civile du christianisme, qui réduit la foi à une 



19 

inspiration personnelle sans médiation culturelle et communautaire de ses potentialités 

humanistes, paraît d’une cohérence incertaine avec la mission. 

L’élaboration d’une doctrine sociale de l’Église — qui demeure pourtant un témoignage de la 

vocation humaniste de la foi chrétienne — ne peut, en tout état de cause, être assumée comme 

manifeste politique ni comme préalable programmatique d’une communauté chrétienne identifiée 

comme partie civile. L’Église comme «société parfaite» est une formule chargée d’équivoques, tant 

au sens historico-juridique du droit public qu’au sens éthico-théologique plus général. L’évidence 

d’un trésor de grâce confié à des vases d’argile pleins de fissures est — à nouveau — une 

conviction partagée. Cette évidence ne vise pas seulement, comme à l’époque de la Réforme, les 

conservateurs tenaces d’une mondanité spirituelle de la grâce et de la puissance religieuse, 

superposée à la foi, voire s’y substituant, et devenue insupportable pour les modernes. Aujourd’hui, 

elle met aussi en lumière les contradictions obscures de nombreux protagonistes du réveil 

évangélique contemporain. 

Une participation fraternelle au destin commun d’une humanité imparfaite devient 

nécessairement une composante constitutive du témoignage chrétien. Le Seigneur, qui doit venir 

recomposer la création du monde dans le Royaume de Dieu, est la raison de notre espérance de 

salut, sur laquelle tous les êtres humains peuvent s’appuyer. Et ce n’est pas nous. Telle est la 

parole-clé du témoignage chrétien, que seule la foi évangélique peut confirmer: une annonce qui 

oublierait la seconde partie projette une ombre irréparable sur la première. Ce n’est pas nous, le 

Christ: la singularité irréductible du Fils qui se fait homme, reliant le destin de la génération 

éternelle à celui de notre naissance temporelle, est le cœur du dogme chrétien. 

Une fois cette clarification dogmatique assurée, toute logique de double citoyenneté entre la cité 

de Dieu et la cité de l’homme se trouve dépassée. Mettre en jeu les potentialités humanistes de la 

foi chrétienne dans l’Europe contemporaine requiert aujourd’hui une concentration particulière sur 

la production de ferments actifs, capables d’élever le niveau de la conscience réflexive. Sur ce 

terrain également, on peut identifier deux démarches propédeutiques au relèvement culturel du 

témoignage chrétien, appelé à favoriser la rédemption de l’humanisme européen en en faisant un 

interlocuteur fiable pour la pacification géopolitique. 

La «première démarche» semble consister dans la mise en place d’un réseau de contacts et 

d’échanges culturels, capable d’institutionnaliser la tenue d’états généraux sur le rapport entre 

religion et culture, foi et humanisme, affects et droit. Il convient de promouvoir des réseaux de 

relations culturelles favorisant rencontres et dialogues, susceptibles d’impliquer des intellectuels 

non chrétiens et non croyants. Concrètement, il est urgent d’imaginer une forme de synodalité de 

l’exercice de la pensée, générée par la foi et intéressée par la foi, mettant en commun les urgences 

de l’approfondissement et les résultats de la recherche. Les points de cristallisation de cet effort de 

syntonie doivent être identifiés aux différents niveaux de l’horizon ecclésial, avec une périodicité 

appropriée. Il n’en résultera normalement ni manifestes ni proclamations. Nous nous situons plutôt 

sur un plan que l’on peut qualifier de «transpolitique», au sens d’une inspiration plus large que 

celle des partis eux-mêmes. La force de ce mode de navigation dans la culture exigeante du 

christianisme résidera précisément dans son objectif: faire lever une pensée humaniste inspirée par 

la foi, non imposer l’idéologie contraignante d’un «parti de Dieu» (qu’il soit conservateur ou 

progressiste). 

La «deuxième démarche», susceptible de signaler la reprise d’initiative d’un christianisme non 

bureaucratique et résilient, est l’action éthico-pédagogique de résistance face aux effets induits du 

narcissisme compétitif associé au souci du bien-être et de l’autoréalisation — l’un des piliers de 

l’impératif «éthique» postmoderne. Le christianisme actuel ne dispose pas encore de la 

sophistication culturelle nécessaire pour désamorcer la double contrainte qui retient aujourd’hui en 

otage les libertés démocratiques orientées vers le bien commun (dont le refrain est le suivant: «si 

vous voulez élargir les droits des libertés individuelles, vous devez imposer des limites aux liens 

communautaires», alors même que ces liens constituent la branche qui rend possibles et soutient 

ces libertés). La «doctrine sociale» de l’Église conserve l’idéalité d’un «bien commun» qui, dans la 

complexité et la fragmentation actuelles, ne trouve pas de référent adéquat. 

Une réaction culturelle efficace à la rhétorique pressante du message néolibéral et consumériste 

doit être préparée par la compétence de charismes théoriques impeccablement centrés sur les ruses 

économiques et technocratiques de la «raison» marchande contemporaine, et soutenue par un 

déploiement massif de présences ecclésiales dans les périphéries existentielles et sociales. La 



20 

paroisse «bourgeoise» ne doit pas se faire d’illusions: ou bien elle entre avec enthousiasme dans ce 

processus, avec toutes ses ressources, ou bien elle se trouvera bientôt contrainte de vendre jusqu’à 

l’église où elle célèbre la messe. 

Nous ne devons pas laisser au système la satisfaction d’abandonner le «centre», en lui 

permettant impunément de transformer les villes en smart cities du capital, des flux, du luxe et de 

l’exclusion. Au contraire, il faut en assurer une gouvernance culturelle et créative, avec les 

meilleures femmes et les meilleurs hommes dont nous disposons. Nous devons consacrer 

davantage d’efforts au réseau des écoles et des académies que nous avons fondées, en tirant de 

l’oubli des croyants — hommes et femmes — qui travaillent dans les universités publiques, les 

administrations, l’entrepreneuriat local. Nous ne devons pas être l’ornement spirituel des «zones à 

circulation limitée» de la ville des flux, ni les assistants spirituels des «politiques d’assistance du 

welfare» d’État. 

C’est pourquoi, nous chrétiens, tout en luttant pour rendre aux services publics la dignité et la 

beauté qu’ils méritent, nous devons remplir les périphéries de musique, de poésie, de théâtre; et 

aussi de célébrations hospitalières du mystère chrétien, capables de faire redevenir la présence de 

Dieu une émotion première — au point d’émouvoir aussi le centurion romain et la Samaritaine aux 

nombreux (non-)maris. Sommes-nous prêts à aller aux carrefours et à inviter à la messe — oui, 

précisément à la messe où l’on est «touché» par le Seigneur ressuscité — aussi les publicains, les 

«irréguliers», les païens, les Zachée, les Cananéennes? 

Entre-temps, cette véritable interposition/intercession du christianisme — dont il s’agira de 

partager et d’affiner les processus grâce à une périodicité appropriée de «complicités synodales» de 

l’humanisme fraternel — pourra créer les conditions pour imaginer une autre oikonomia et 

favoriser une autre koinonia entre les peuples. Mammon, «seigneur» de l’argent, ne pourra être 

chassé de l’histoire; mais on peut l’empêcher de devenir le «maître» dont on serait l’esclave. 

 

 

13. Le kairos de la foi 
 

Le temps présent est un kairos, un moment opportun pour la mission évangélique. Les signes ne 

manquent pas: vus ou non vus, déchiffrés ou négligés, mal interprétés ou surestimés («Pensez-vous 

qu’ils étaient de plus grands pécheurs?», Lc 13,2). Il convient de les discerner et, surtout, de les 

habiter, afin de ne pas rester en marge, à l’image de ces enfants qui observent tout sans jamais se 

décider à entrer dans le jeu (Lc 7,31-32). Tel est notre point de départ. Oui, le christianisme 

institutionnel, bien avant de débattre de sa réorganisation — qui ne doit évidemment pas être 

négligée — doit prioritairement discerner le kairos, l’«aujourd’hui» dans lequel incarner 

l’Évangile. 

Le christianisme européen a malheureusement perdu une grande part de son aptitude à 

reconnaître, à admirer et à susciter l’émotion par l’annonce du Royaume de Dieu là où on l’attend 

le moins: parmi les publicains, les prostituées, les Samaritains, les Cananéens, les centurions… 

L’Évangile abonde de cette révélation. Le modeste peuple des «disciples» doit apprendre à 

discerner les «signes des temps», les signes de la présence de Dieu au-delà de son propre cercle, au 

sein des foules de ce monde. Il ne faut jamais oublier que la destination ultime de l’histoire est la 

régénération du monde («la vie du monde à venir», dit le Credo), certes aussi à travers l’Église. 

Dans cette perspective, le groupe des «disciples» doit se rassembler autour du Seigneur, tout en 

sachant qu’il existe pour la foule et non pour sa propre conservation. Les disciples doivent se 

fortifier, certes, mais en vue de la mission. Et il ne suffit pas de se rassurer en affirmant que Dieu 

agit de toute façon au-delà de nos limites — cela va de soi. Les disciples — l’Église — doivent 

faire de l’annonce du Royaume le cœur du récit et de l’émotion de la foi. C’est cela, et rien d’autre, 

qui ouvre la nouveauté chrétienne de Dieu et qui confirme la foi de l’Église dans ce passage de 

l’histoire. En somme, l’Église doit redevenir le sujet qui regarde d’abord Jésus, et non seulement 

l’objet regardé par la foule. 

Aujourd’hui, nos Églises se regardent trop elles-mêmes et se préoccupent excessivement de la 

manière dont elles sont perçues. Or l’objet à regarder est le «monde», c’est-à-dire les multiples 

foules qui l’habitent, en se laissant bouleverser par l’amour abyssal de Dieu pour le monde qui 

nous a été révélé: «Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique» (Jn 3,16). L’Église 

doit se placer sur cette même longueur d’onde. Tel fut l’élan des Pères du Concile Vatican II, 



21 

comme en témoigne l’incipit extraordinaire de Gaudium et Spes: «Les joies et les espoirs, les 

tristesses et les angoisses des hommes de ce temps, des pauvres surtout et de tous ceux qui 

souffrent, sont aussi les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des disciples du Christ 

[…]. C’est pourquoi la communauté des chrétiens se reconnaît réellement et intimement solidaire 

du genre humain et de son histoire» (n. 1). 

La parabole paradigmatique de l’amour du prochain — où un Samaritain «hérétique» rouvre le 

chemin de la vie pour un «quiconque» agressé sur la route — est la métaphore la plus claire de la 

révélation de Dieu. Dieu, «inconnu» des orthodoxies religieuses et des constructions 

philosophiques, assume la forme du second commandement, semblable au premier, auquel le Fils 

se livre radicalement. Le «prochain», dans le langage évangélique de Jésus, est en réalité celui qui 

est le plus «lointain». Se faire proche signifie adopter l’attitude même de Dieu dans le Fils. Quelle 

distance est plus grande que celle qui sépare Dieu de la créature? Et plus encore de la créature 

hostile? Pourtant, «alors que nous étions encore pécheurs, le Christ est mort pour nous» (Rm 5,8). 

L’Église existe en fonction de ce témoignage et doit réapprendre à annoncer l’Évangile avec une 

franchise sereine et non ambiguë, en reconnaissant le bien présent dans l’histoire. 

Il nous faut être davantage touchés par ce que Dieu accomplit dans le monde et dans l’histoire 

humaine, et pas seulement par ce qu’il réalise dans l’Église visible, qui en est le signe et le service. 

Ce que le Seigneur accomplit dans l’Église éclaire et confirme ce que l’Esprit réalise dans le 

monde. Le Seigneur ne se limite pas à «faire l’Église» comme si l’histoire de celle-ci épuisait 

l’histoire du salut. 

L’Église devra dépasser non seulement sa réduction au clergé hiérarchique, mais aussi le cercle 

restreint des baptisés et des pratiquants — non par alternative, mais par inclusion. Cette intuition 

avait déjà été formulée par Paul VI dans l’encyclique Ecclesiam Suam (1964). La redécouvrir 

aujourd’hui, enrichie par le magistère de Pape François, est d’une grande actualité. C’est aussi 

l’intuition d’une Église «en sortie» et «en chemin», reprise par Pape Léon XIV. Si l’Église et la 

société avancent ensemble, une question décisive s’impose: sur quoi fonder le dialogue et l’entente 

entre tous? La foi rend-elle réellement l’homme plus humain? N’est-ce pas là la mission que 

l’Église est appelée à redécouvrir aujourd’hui? 

 

 

14. Le tissage d’un réseau 
 

Les chrétiens européens ne peuvent considérer le monde de la culture comme un interlocuteur 

déviant du seul fait de son extériorité au langage de la foi. La culture humaine est une expression 

de la communauté humaine, dont les croyants partagent les attentes, les épreuves et les défis. 

Lorsqu’une culture est bonne, elle est bonne en elle-même, indépendamment de sa reconnaissance 

religieuse. Apprendre les «langages» est donc nécessaire pour «retenir ce qui est bon» (1 Th 5,21). 

Une partie du jargon ecclésial et théologique, conservée par inertie, devient aujourd’hui inaudible 

face à des savoirs plus élaborés et à des langages intégrant les nouvelles expériences de l’humain. 

Le véritable enjeu est la présence de croyants crédibles dans tous les domaines de la société, 

engagés pour le bien commun. 

L’Église concrète est le réseau indissoluble des apôtres, des disciples, de la foule, des habitants 

de nos villes en attente de reconnaissance, de guérison et de pardon. Elle ne se réduit ni à la somme 

des ministères ni à celle des charismes: elle est le lieu de la recherche de sens et de la rencontre 

avec le Seigneur, pour ceux qui la guident comme pour ceux qui la croisent, même 

occasionnellement. Une Église qui considère comme étrangers ceux qui ne se conforment pas à sa 

discipline commence à perdre son icône évangélique. 

Il convient enfin d’abandonner un préjugé fondamental: celui qui absolutise l’amour de soi au 

détriment de l’amour du prochain. Derrière une apparence morale, cette logique a contaminé la 

juste lutte pour les droits humains et l’indignation face aux injustices. La guerre prédatrice n’est pas 

une simple exacerbation de la compétition, mais sa perversion criminelle; la spéculation financière 

n’est pas une optimisation du profit, mais une négation de la valeur sociale du travail; l’attribution 

d’un pouvoir absolu sur la vie et la mort n’est pas un progrès démocratique, mais une dérive de 

l’arbitraire. 

Contrer l’exacerbation du pouvoir du «moi», qui devient pouvoir sur le «nous», constitue le 

projet positif d’une culture du «nous». c’est-à-dire,, la réhabilitation de la fierté d’avoir engendré 



22 

quelque chose de commun, pour lequel «nous» sommes reconnaissants, s’efface de la grammaire 

des émotions contemporaines. Cette aspiration demeure profonde mais vulnérable. 

Il s’agit de ce «mystère du peuple» évoqué par Pape François et repris par Pape Léon XIV. N’y 

a-t-il pas là une analogie avec l’icône évangélique de la foule qui accompagne tout le ministère de 

Jésus? N’est-ce pas en regardant la foule que les disciples apprennent comment Dieu «aime le 

monde»? Est-il vraiment impossible pour l’immense réseau des disciples et des foules, «qui 

regardent avec foi Jésus, auteur du salut et principe d’unité et de paix» (LG 9), d’élaborer 

aujourd’hui une réflexion directrice — à la fois académique et testimoniale, théologique et 

pastorale, politique et populaire — sur la guerre, le profit et la démocratie, à l’heure du changement 

d’époque? 

 

 

15. Une nouvelle passion, y compris politique, pour l’Europe 
 

Le christianisme européen — dans toutes ses articulations, y compris sa dimension politique — 

est appelé à redécouvrir la passion d’un avenir nouveau pour l’Europe et pour l’ensemble de la 

planète. N’est-ce pas le christianisme européen qui a porté les peuples vers une perspective 

planétaire? Les chrétiens d’Europe doivent retrouver leur vigueur afin de redonner force à l’Europe 

et, par conséquent, à la paix et au bien commun de tous les peuples. Les paroles du cardinal Carlo 

Maria Martini sont à cet égard particulièrement éclairantes: «à travers une information 

sophistiquée, nous sommes chargés de problèmes mondiaux sans disposer des forces ni des clés 

d’interprétation pour y répondre. C’est une condition dramatique. Nous n’avons pas de réponses 

globales… Et lorsque je pose une telle question, on me répond qu’il s’agit là d’une question 

typique de la mentalité moderne, alors qu’aujourd’hui nous serions dans le postmoderne et que 

nous ne cherchons plus de solutions globales». 

Martini concluait toutefois: «Pour ma part, je demeure habité par la faim de solutions globales». 

Il avait raison — et il a encore raison. Il manque aujourd’hui une vision large et unificatrice. Il fait 

défaut une culture — historique, philosophique et sociale — capable d’offrir une lecture 

d’ensemble des processus en cours dans le monde, de leurs caractéristiques et de leurs dynamiques, 

et de proposer à la politique des solutions innovantes. Aldo Schiavone le souligne avec acuité dans 

son essai au titre éloquent Occident sans pensée, affirmant que l’Occident est devenu orphelin de sa 

propre intelligence. 

Le christianisme est appelé à reprendre l’initiative dans un contexte où les politiques 

dominantes apparaissent de plus en plus polarisées autour d’un humanisme matériel de la 

collectivité. Les chrétiens européens de notre temps, dépositaires d’un héritage d’une richesse 

exceptionnelle, doivent se sentir interpellés et réveiller une Europe qui se fragmente en égoïsmes 

souverainistes. Il convient de retrouver et de réinterpréter la tension vers l’universalité inhérente au 

message chrétien tel qu’il a été vécu dans l’expérience séculaire européenne. Malgré une longue 

histoire faite d’épreuves et d’erreurs, le christianisme européen conserve en son cœur cette tension 

profonde qui a conduit l’Europe — et l’humanité tout entière — vers la démocratie, les droits 

humains et la science. La diffusion contemporaine de ces traits de civilisation révèle une 

ambivalence marquée: d’une popularité considérable, mais aussi d’une inquiétante dramaticité. 

Aucun peuple, quelles que soient son anthropologie et sa religiosité, ne peut désormais se soustraire 

aux développements de l’invention européenne, de l’économie de marché à la justice contractuelle, 

jusqu’à l’instrumentalité technique. 

Oui, le christianisme est appelé à susciter un esprit «génératif» capable de faire advenir une 

Europe et un monde qui n’existent pas encore. Comment ne pas s’inquiéter de l’abstention 

croissante des citoyens européens — parmi lesquels se trouvent de nombreux catholiques — lors 

des consultations électorales? Une responsabilité plus mûre et une créativité plus audacieuse sont 

urgemment nécessaires. Des processus de transformation doivent être engagés, en impliquant tout 

particulièrement les nouvelles générations, en laissant derrière soi le monde façonné par la 

génération des baby-boomers, afin de devenir acteurs d’une manière nouvelle de voir, d’imaginer 

et de vivre. 

La situation actuelle conduit beaucoup à penser qu’il n’est plus possible de créer un «parti» 

catholique (ou chrétien) — une question qui mérite néanmoins d’être débattue et approfondie. En 

effet, la simple «diaspora» civile du christianisme, qui réduit la foi à une inspiration individuelle 



23 

sans médiation culturelle et communautaire de ses potentialités humanistes, apparaît d’une 

cohérence discutable avec la mission chrétienne elle-même. Il est toutefois indéniable que les 

chrétiens, à travers des formes organisationnelles appropriées, doivent restituer à l’Europe la 

passion d’un humanisme fondé sur la défense et la promotion de l’humain commun à tous les 

peuples. Cela requiert une créativité renouvelée dans le champ de la culture politique, capable de 

proposer des visions unificatrices qui mobilisent et impliquent les différentes réalités de la polis. 

C’est à dire, un nouveau pensée — «prépolitique», si l’on veut, mais indéniablement culturelle — 

est nécessaire pour promouvoir un ordre social polyarchique, où institutions, pouvoirs et acteurs 

divers, y compris les religions, contribuent à l’édification de la société en se contrôlant et en se 

limitant mutuellement. Plus une société est plurielle et polyarchique, plus elle est véritablement 

civile. 

La ville de demain ne peut être ni celle qui se replie derrière des portes closes et des murs 

dressés pour préserver une identité présumée, ni celle où synagogues, églises, mosquées et temples 

sont détruits au nom d’une fausse laïcité. La ville de demain est celle dont les portes s’ouvrent aux 

quatre horizons, dont les murailles ne prétendent pas atteindre le ciel, et dont les lieux de culte sont 

construits pour favoriser la paix. Le défi est complexe mais incontournable: nos villes doivent 

devenir des espaces de coexistence pacifique entre personnes de cultures et de confessions diverses. 

C’est pourquoi il est profondément inadéquat de penser l’Église et la cité en termes de «dedans» et 

de «dehors». L’une est irrémédiablement à l’intérieur de l’autre. Si l’Église est étroitement liée à la 

cité, celle-ci est également — comme l’enseigne la longue histoire de l’Occident et au-delà — 

intimement connectée aux Églises et aux religions. Ce qui importe n’est pas le nombre de chrétiens, 

mais la qualité de leur engagement. 

Au sein des Églises, il convient de promouvoir un mouvement de réflexion sur le présent et 

l’avenir du pays, de l’Europe et de la planète, afin de sortir d’une autoréférentialité excessive et de 

se projeter vers un service au bénéfice d’une société plus humaine. À propos d’un «Camaldoli 

européen», le cardinal Matteo Zuppi déclarait: «Nous traversons aujourd’hui une période où se fait 

sentir le besoin d’une responsabilité civique accrue. Pour l’Italie, pour l’Europe, pour le monde: 

tout est incroyablement interconnecté. Une relance? Assurément, on ne peut rester inerte. On ne 

peut demeurer enfermé dans son “moi”: il faut avoir le courage de se dépenser pour le “nous”». 

 

 

16. Les chrétiens et l’intercession pour le monde 

 

Parmi les missions des communautés chrétiennes figure celle de l’intercession pour la cité dans 

laquelle elles vivent. L’Évangile rappelle aux chrétiens d’aujourd’hui que même deux ou trois 

personnes réunies au nom du Seigneur possèdent la force de toucher le cœur même de Dieu. Un 

grand théologien du XXᵉ siècle allait jusqu’à évoquer la «force politique» de la prière, c’est-à-dire 

sa force historique. Le livre de l’Exode relate un dialogue d’une audace extrême: Moïse intercède 

pour un peuple coupable d’idolâtrie, que Dieu s’apprêtait à abandonner (Ex 32,1-14). Dieu dit alors 

à Moïse: «Laisse-moi faire: ma colère va s’enflammer contre eux et je les détruirai. De toi, en 

revanche, je ferai une grande nation» (v. 10). Invité à accepter ce dessein, Moïse s’interpose 

littéralement, comme s’il disait à Dieu: «Si tu agis ainsi, je ne te suivrai pas». L’argument qu’il 

avance est à la fois humble et audacieux: «Il en va de ton Nom, ô Dieu» Que diront les Égyptiens 

— et, plus tard, tous les autres? Ne dénonceront-ils pas le cynisme d’un Dieu qui libère un peuple 

pour ensuite l’abandonner dans le désert? La puissance de cette intercession, mêlant humilité et 

parrhèsia, est saisissante: un Dieu qui abandonne son peuple ne peut être suivi. 

Nous, chrétiens d’Europe, ne devrions-nous pas assumer la posture de Moïse comme première 

responsabilité devant Dieu? La foi chrétienne engage à l’intercession. Ne devons-nous pas en 

redécouvrir la force? Moins obsédés par la «construction» de la foi, nous devrions accorder 

davantage d’attention à ce que la foi est appelée à «construire». Non le Royaume de Dieu — qui est 

l’œuvre de Dieu lui-même — mais un rempart contre toute idolâtrie, à commencer par celle de soi-

même. Redécouvrir le primat de l’intercession et faire des Églises des lieux saints d’intercession 

pour le monde, des sanctuaires de la rencontre avec Dieu, telle est l’urgence. Avant Moïse déjà, 

Abraham avait osé dialoguer avec Dieu pour le destin d’un peuple qui n’était même pas le sien (Gn 

18,20-32). 

 



24 

La logique de l’intercession bouleverse le schéma archaïque et totalisant du rapport entre 

souverain et sujet, générateur d’esclavage et de mimétisme narcissique. Dans le domaine religieux, 

ce dépassement appelle à convertir la communication de la vérité révélée en témoignage des 

affections de Dieu. La prière d’intercession constitue le premier pas d’une «Église en sortie», qui se 

décentre pour présenter à Dieu le monde entier en attente de salut. Les croyants, quel que soit leur 

nombre, vivent ainsi leur foi en se tenant devant Dieu pour la sauvegarde de tous. 

 

 



25 

PARTIE II 

 

 

L’EUROPE ET LE DÉFI D’UN MONDE EN MUTATION 
 

 

 

 

 

1. Naviguer dans le désordre mondial 
 

Le changement du cadre géopolitique amorcé par la nouvelle politique tarifaire annoncée par 

l’administration Trump lors du «Liberation Day» a été suivi d’une série de déclarations qui ont 

consacré une modification substantielle des relations entre les États-Unis et l’Europe telles qu’elles 

s’étaient établies au cours des quatre-vingts dernières années. 

L’Europe est aujourd’hui confrontée à une tâche véritablement ardue: naviguer dans le désordre 

mondial tout en poursuivant la construction d’elle-même afin de devenir le sujet unitaire 

initialement souhaité par tous, mais qui rencontre de fortes résistances à son accomplissement, et, 

dans le même temps, retrouver un rôle central dans un cadre économique et social international en 

profonde transformation. 

Aux États-Unis, Donald Trump a annoncé sa «révolution» avec le Liberation Day des tarifs 

douaniers; en réalité, il a célébré un retour au passé, les droits de douane retrouvant les niveaux 

atteints en 1934. 

Comme l’a souligné le prix Nobel Paul Krugman, peu de personnes ont relevé que le long et 

continu déclin des tarifs au cours des quatre-vingt-dix dernières années, de 1934 à aujourd’hui, 

avait été obtenu grâce à de nombreux cycles de négociations internationales, au cours desquels les 

États-Unis et les autres nations «s’étaient solennellement engagés à ne pas revenir en arrière».  

Ainsi, selon Krugman,  le Liberation Day constitue aussi, entre autres choses, une trahison vis-

à-vis du monde par rapport à ce parcours». 

Les droits de douane ne représentent toutefois qu’une partie des transformations en cours. 

Il ne faut pas se bercer d’illusions quant au caractère prétendument occasionnel des choix de 

l’administration Trump: les politiques «MAGA» des États-Unis découlent de problèmes structurels 

– déficit, dette publique, crise de la Rust Belt, conflits migratoires et ethniques. 

Il s’agit de choix seulement en partie improvisés, mais largement inspirés par le Project 2025 de 

la Heritage Foundation, dont de nombreux points ont déjà été mis en œuvre. 

Ces politiques reflètent les déséquilibres mondiaux liés aux transitions démographique, 

technologique et énergétique, et donc à la «policrise» qui caractérise la post-mondialisation dans un 

monde multipolaire, fragmenté en blocs politico-commerciaux. 

Il ne devrait donc pas manquer un débat et une confrontation sur la réforme de l’ordre 

économique international, à engager avant que les tensions mondiales ne se transforment en 

conflits ouverts. 

L’Europe ne peut manquer l’occasion de se tourner vers le reste du monde dans cette 

perspective et de réaliser ainsi sa propre autonomie stratégique. 

Le climat de crise et d’incertitude qui domine la scène internationale s’est encore accentué avec 

la diffusion, en décembre de cette année, du document sur la «National Security Strategy», qui 

confirme un processus nous conduisant vers une nouvelle configuration de l’ordre mondial. 

Au-delà des jugements certainement peu positifs – et par ailleurs discutables – portés sur 

l’Europe, ce document propose l’image d’États-Unis qui, tout en voulant rester la première 

puissance économique et militaire mondiale, réduisent leur intérêt prioritaire à l’Amérique du Nord 

et à l’Amérique du Sud, abandonnant de fait l’option privilégiée en faveur des liens «occidentaux» 

qui avait prévalu dans l’après-guerre. 

Ce choix s’accompagne de la reconnaissance de facto des autres superpuissances, à commencer 

par la Chine et la Russie, reconnues comme telles en raison de leur puissance militaire et 

économique, indépendamment des distinctions antérieurement établies en matière de démocratie et 

d’autarcie. 



26 

Aux États-Unis, ces évolutions s’accompagnent, sur le plan interne, d’une opposition tant à 

l’immigration qu’à la culture «woke», ainsi que d’un affaiblissement marqué du rôle des 

«countervailing powers», traditionnellement constitutifs de la démocratie américaine. 

Dans le domaine économique, selon une image récente d’Ian Bremmer, nous ne vivons plus 

dans un monde multipolaire, mais dans un monde «technopolaire». 

Un monde dans lequel les grandes entreprises de haute technologie étendent leur rôle au-delà 

de la sphère numérique et économique, vers la politique et la sécurité nationale. Dans cette 

configuration, les leaders technologiques tendent non seulement à orienter l’évolution des 

marchés boursiers, mais aussi à contrôler des aspects de la société civile, de la politique et des 

affaires internationales qui, jusqu’à récemment, relevaient traditionnellement des États-nations. 

Parallèlement, s’il est vrai que nous sommes revenus à une ère d’unilatéralisme américain 

(Beckeley, 2025), à l’échelle mondiale nous assistons à la montée du «Sud global» et des pays 

émergents qui, avec l’Asie du Sud-Est, l’Inde, le Moyen-Orient, l’Amérique latine et l’Afrique, 

représentent environ 20 % du PIB mondial et 62 % de la population mondiale (Bharadwaj et al., 

2025). 

Et l’Europe ? Elle doit avant tout éviter de céder à l’invitation de Trump adressée aux États 

nationaux qui la composent à poursuivre leurs propres intérêts, au lieu de renforcer – comme cela 

est nécessaire – l’intégration européenne afin de participer, après cette phase de désordre 

mondial, au défi d’un nouvel ordre international. 

L’Europe se trouve à un tournant: si, d’un côté, elle affronte une épreuve extrêmement 

difficile, elle dispose, de l’autre, d’une opportunité qu’il n’est pas possible de différer: utiliser les 

espaces qui se sont ouverts au niveau international pour poursuivre cette autonomie stratégique 

indispensable à la poursuite du chemin du «développement durable», qui constitue depuis 

longtemps l’étoile polaire de ses choix de politique publique. 

D’autant plus que l’Europe est la région du monde qui a adopté avec le plus de détermination 

et de cohérence cette orientation, résumable dans le droit universel à l’éducation, à la santé, dans 

la lutte contre les inégalités, la pauvreté et la faim, ainsi que dans l’exercice des droits civils. 

En 2015, l’Assemblée générale des Nations unies, en adoptant l’Agenda 2030 pour le 

développement durable, en a précisé les contenus en identifiant une liste de 17 objectifs à 

atteindre d’ici 2030 (Objectifs de développement durable – ODD), couvrant toutes les 

dimensions de la vie humaine et de la planète. Avec l’adoption de l’Agenda 2030, non seulement 

un jugement clair a été porté sur l’insoutenabilité du modèle actuel de développement, mais 

l’idée selon laquelle la durabilité serait uniquement une question environnementale a été 

dépassée au profit d’une vision intégrée des différentes dimensions du développement. 

S’est ainsi affirmée une conception d’un monde dans lequel les dimensions environnementale, 

économique et sociale s’articulent entre elles pour donner naissance à une nouvelle manière 

d’appréhender le développement. 

Pour mettre en œuvre cette approche, l’Europe doit engager les choix susceptibles de la 

conduire à l’autonomie stratégique nécessaire à la pleine réalisation de ces objectifs. 

Il s’agit d’un choix difficile, car nous vivons dans un monde exposé au risque d’une 

«policrise», résultant de l’interaction possible des différentes crises en cours (géopolitique, 

démographique, énergétique-climatique et technologique) et de la nécessité de faire face aux 

transitions qu’elles ont déclenchées. 

Nous n’y prêtons pas toujours suffisamment attention, mais chacune de ces crises – et plus 

encore leur combinaison – contribue chaque jour à faire émerger un monde différent, souvent 

sans que nous en ayons pleinement conscience. 

Dans ce contexte, pour une Union européenne éprouvée d’abord par la crise financière, puis 

par la crise pandémique, et par les guerres et l’incertitude qui ont suivi, il est difficile de définir 

la trajectoire du développement durable et d’en garantir le succès. D’autant plus que les citoyens, 

ayant perdu les certitudes du passé, ne se sentent plus suffisamment représentés ni protégés. Les 

démocraties contemporaines sont particulièrement vulnérables aux «arguments faciles», aux 

stéréotypes et aux émotions qui dominent le débat actuel et constituent des instruments de 

consensus populiste. La disparition des «grandes idéologies» a rendu difficile, pour les partis 

politiques, de s’assurer la fidélité des électeurs et les a conduits à recourir à «des techniques de 

persuasion et de marketing qui entretiennent et reproduisent une forte polarisation» (Egidi, 

2023). Il en résulte un «malaise» qui a ouvert un affrontement général entre la démocratie 



27 

représentative et sa version «populiste». 

Pour relever ce défi, il est nécessaire que les citoyens européens soient envisagés dans une 

perspective du «nous» (Habermas, 2013), associée à la prise en charge des intérêts de l’ensemble 

de la communauté européenne, et non seulement de ceux de leurs compatriotes. 

Mais cela ne suffit pas: il convient également de tourner le regard, toujours dans cette logique 

du «nous», vers le reste du monde, afin de reprendre le rôle historique de dialogue et de 

confrontation qui a été le nôtre. 

C’est là la perspective adéquate pour raviver, au niveau européen, un esprit de débat dont le 

besoin est particulièrement pressant à un moment comme celui-ci, où l’inspiration – pourtant 

indispensable – pour un «projet européen» à la hauteur des défis de notre temps fait défaut. 

 

 

2. Un nouveau rôle pour l’Europe 
 

L’Europe ne doit pas manquer l’occasion de se tourner vers le reste du monde afin de réaliser 

son autonomie stratégique. Elle a bénéficié d’une longue période de croissance, de prospérité et 

d’attractivité liée à la création du Marché unique, qui a permis aux pays participants de réaliser des 

économies d’échelle et des gains de productivité auparavant inimaginables. 

Aujourd’hui, bien qu’il subsiste des marges importantes pour achever ce projet, il est nécessaire 

d’y adjoindre une stratégie à mettre en œuvre en coopération avec le reste du monde. 

C’est de là qu’il faut partir: dans un monde multipolaire comme celui d’aujourd’hui, une 

stratégie cohérente avec l’objectif de l’«accomplissement» de l’Union européenne doit 

prioritairement définir un nouveau positionnement international de l’Union. 

L’histoire et la tradition européennes – un patrimoine où s’entrelacent science, culture et 

christianisme – en indiquent la voie, en valorisant la capacité de dialogue et de médiation, 

expression authentique des valeurs occidentales. Ce sont ces mêmes valeurs qui doivent fonder la 

fermeté de l’Europe face à ceux qui les violent, comme dans le cas de l’Ukraine et de Gaza. 

Dans cette optique, l’Europe peut se proposer non pas comme un nouvel «empire», mais comme 

un espace capable d’offrir son aptitude au dialogue dans les différends entre blocs, en promouvant 

un «nouveau multilatéralisme». Encore faut-il une Europe qui décide. Les délais sont courts et, si la 

réforme de la règle de l’unanimité ne peut être obtenue immédiatement, il convient de recourir – 

fût-ce temporairement – aux coopérations renforcées. Celles-ci pourront être accompagnées de 

«clauses passerelles» permettant au Conseil européen d’autoriser, sur des matières spécifiques, des 

décisions à la majorité qualifiée pour les États volontaires désireux de s’engager sur une voie 

commune. Il en résulte une Europe à «cercles concentriques». 

Une fois cette orientation définie, l’Union européenne doit agir avec réalisme et détermination 

pour redéfinir la géographie de ses échanges internationaux, en saisissant les opportunités laissées 

ouvertes par l’unilatéralisme des États-Unis. Une Europe engagée vers le Sud du monde et dans le 

partenariat international dispose de nombreuses opportunités dans un contexte marqué par la crise 

géopolitique dominante, tout en tenant compte des transitions en cours – démographique, 

technologique – et en agissant pour la protection de l’environnement et la lutte contre le 

changement climatique. 

Les transitions en cours, à commencer par la transition géopolitique, redéfinissent les relations 

entre les principales régions du monde. L’Europe est la région qui traverse une transition de long 

terme l’ayant conduite, depuis l’époque où elle détenait la primauté de l’innovation financière et 

technologique, à un retard dans l’adoption des nouvelles technologies. Elle demeure néanmoins le 

continent qui, par sa culture, ses inventions, ses découvertes et ses grandes explorations 

géographiques, a à la fois influencé le reste du monde et entretenu avec lui des liens constants. 

C’est à partir de là qu’il convient de commencer: de la capacité de l’Europe à se projeter elle-

même et de son aptitude à interagir avec les autres de manière constructive. Non pas pour créer un 

pôle alternatif entre Orient et Occident, mais pour contribuer à la définition d’un nouvel ordre 

multilatéral ouvert aux transformations qui ont vu, depuis longtemps déjà, de nombreux pays 

émergents devenir des acteurs majeurs sur les plans économique et institutionnel. 

Il suffit de penser aux nombreuses zones régies par des accords de libre-échange, fruits de 

l’action de multiples associations. Le plus important de ces accords, le RCEP – également le plus 

récent – regroupe quinze pays d’Asie du Sud-Est et du Pacifique (Chine, Japon, pays de l’ASEAN, 



28 

Australie, Philippines et Corée du Sud), représentant environ 30 % du PIB mondial. 

C’est dans ce contexte que l’Europe peut retrouver sa mission, en s’appuyant sur son histoire et 

sa tradition de leader technologique mettant ses compétences à disposition et en se proposant 

comme partenaire des pays intéressés. Parallèlement, elle peut poser la question de la correction 

des déséquilibres mondiaux qui se sont accentués dans la phase de post-mondialisation. Cela irait 

également dans l’intérêt des États-Unis, pour lesquels l’unilatéralisme, la politique de droits de 

douane et de restrictions aux échanges apparaissent, à long terme, peu adaptés. Une telle action 

pourrait contribuer à modifier les attitudes qui favorisent aujourd’hui l’alignement de la Chine et du 

Sud du monde sur la Russie, attitudes fondées sur des déséquilibres (comme celui en faveur du 

dollar) et des inégalités, internes aux pays comme entre eux, qui ont accompagné la mondialisation 

des années de croissance. 

Une remise en question de l’ordre monétaire international établi en 1943, aujourd’hui contesté 

par la Chine, les pays des BRICS et le Sud du monde, serait plus que jamais opportune. 

Aujourd’hui encore, 80 % des transactions internationales sont libellées en dollars, selon les règles 

fixées à Bretton Woods par les vainqueurs de la Seconde Guerre mondiale. Les trois quarts des 

réserves totales détenues par les banques centrales sont également en dollars. Des banques 

d’investissement alternatives aux banques de développement occidentales ont vu le jour, comme la 

banque chinoise Asian Development Bank. 

Pourtant, l’architecture de Bretton Woods, ainsi que les institutions qui en assurent le 

fonctionnement – le Fonds monétaire international et la Banque mondiale – est restée inchangée. 

Depuis longtemps, de forts signes d’insatisfaction émanent de la Chine, des pays émergents et du 

Sud du monde, qui estiment ne pas être suffisamment représentés dans cette architecture du 

système monétaire international. 

L’Europe peut jouer un rôle moteur, d’autant plus que, avec le retrait des États-Unis du 

multilatéralisme et l’affaiblissement du rôle qui leur avait permis d’imposer leur primauté à Bretton 

Woods, la révision de ces accords nécessite un dialogue patient et une mise en cohérence entre les 

visions des grandes puissances et celles des pays émergents et du Sud du monde. 

Là encore, il faut une Europe qui décide. 

Il ne s’agit pas seulement des déséquilibres commerciaux que l’administration Trump prétend 

corriger par l’imposition de droits de douane, une mesure totalement inadéquate pour traiter un 

problème pourtant réel. En effet, les économies matures affichant des excédents commerciaux 

présentent généralement une part du secteur manufacturier supérieure à la moyenne mondiale, 

tandis que l’inverse est vrai pour les États-Unis, qui, avec une faible part du secteur manufacturier 

(11 %), enregistrent un déficit commercial important. Il s’agit indéniablement d’un déséquilibre, 

mais celui-ci ne se corrige pas par l’imposition de droits de douane. 

Il est possible que Trump ait, de fait, pris acte du dépassement de l’ordre économique 

international issu de Bretton Woods et cherche à en instaurer un nouveau. Toutefois, cette situation 

peut être traitée, au niveau international, par des accords sur les politiques économiques à adopter, 

plutôt que par une guerre tarifaire. L’Europe peut y apporter une contribution essentielle, en 

commençant par s’interroger sur ses propres droits de douane et sur les barrières internes aux 

échanges. 

 

 

3. Une Europe engagée vers le Sud du monde 
 

L’agenda exigeant qui sous-tend l’action de la nouvelle Commission requiert, pour se 

concrétiser, un saut qualitatif qui, prenant acte d’un monde en mutation, confère à l’Union un rôle 

global. L’UE a commencé à le faire avec l’initiative «Global Gateway», en réponse au projet 

chinois des «Nouvelles Routes de la soie», visant à mobiliser trois cents milliards d’euros 

d’investissements d’ici 2027, dont cent cinquante milliards destinés aux pays africains, le reste 

devant financer des initiatives qui, au-delà de l’Ukraine, s’adressent au reste du monde, en 

particulier à certains pays asiatiques et à l’Inde. 

«Global Gateway» revêt aujourd’hui une importance particulière au regard du changement 

d’ampleur en cours à l’échelle mondiale, qui ouvre de vastes opportunités à l’action internationale 

de l’UE. Parler de «l’Afrique» a, en soi, une portée limitée, tant il s’agit d’un continent dont la 

superficie est supérieure à celles de la Chine, de l’Inde et des États-Unis réunis; d’une population 



29 

de plus d’un milliard et demi d’habitants, croissant à un rythme annuel supérieur à 2,5 %; et, 

surtout, d’une diversité considérable d’un pays à l’autre. 

En Afrique, à côté de zones de pauvreté, de nombreux pays enregistrent désormais une 

croissance significative, accompagnée d’une forte urbanisation et de l’affirmation d’une classe 

dirigeante moderne. L’UE a engagé ses initiatives en commençant par l’Angola, le Gabon, le 

Rwanda, l’Afrique du Sud, le Togo, le Bénin, le Nigéria et la Somalie. Ces initiatives résultent non 

seulement de l’espace créé par la suspension, par les États-Unis, de certaines activités de 

coopération internationale, mais surtout de l’absence d’un acteur contribuant à satisfaire la 

demande des pays émergents en investissements dans les infrastructures et dans les technologies 

nécessaires au développement. 

Les activités de partenariat international prévues par «Global Gateway» sont conduites à travers 

«Team Europe», qui réunit l’Union européenne, ses États membres – y compris leurs agences 

d’exécution et leurs banques publiques de développement – ainsi que la Banque européenne 

d’investissement (BEI) et la Banque européenne pour la reconstruction et le développement 

(BERD). 

Les secteurs d’investissement couvrent les câbles sous-marins et les infrastructures numériques, 

les réseaux de production et de distribution d’électricité et d’hydrogène propre, les initiatives 

relatives à la chaîne de valeur agroalimentaire, la prévention sanitaire et la formation. 

S’y ajoute la nécessité d’un rapprochement entre des «blocs» de pays désormais consolidés, qui 

peinent à dialoguer au-delà de leurs propres ensembles. L’Europe – qui, il ne faut pas l’oublier, 

représente 55 % des échanges mondiaux – peut jouer un rôle important, voire décisif, en prenant 

une initiative internationale de mise en cohérence, à condition de se doter d’une politique étrangère 

unitaire. 

Il s’agit d’ailleurs d’une priorité, car les déséquilibres s’accompagnent d’un mécontentement 

qui fédère le Sud du monde, la Chine et la Russie, et qui pourrait aisément se transformer en 

désordre mondial. 

Dans une telle initiative, l’Europe pourrait être non seulement l’un des bénéficiaires, mais aussi 

la région du monde qui, par son histoire et ses traditions, dispose de la «moral suasion» nécessaire 

à une action de ce type, susceptible de rapprocher les participants à une table de négociation de 

positions plus proches de l’Occident qu’elles ne le sont aujourd’hui, y compris sur la guerre en 

Ukraine. 

Il convient de rappeler qu’après trois crises – la crise financière de 2008, la crise du Covid-19 et 

l’invasion russe de l’Ukraine – nous évoluons dans un monde multipolaire, divisé en blocs politico-

commerciaux, très différent de celui de la «guerre froide». Une zone asiatique est en forte 

expansion, non seulement sur le plan économique (la moitié de la population mondiale et près de 

30 % du PIB mondial), mais également en termes d’institutions financières et d’accords 

commerciaux. 

Une agrégation de pays, celle des BRICS, entend développer sa propre action, y compris au 

travers d’institutions représentatives. 

Sur le plan strictement politique, les résolutions des Nations unies relatives à la guerre russo-

ukrainienne et à la condamnation de l’agression du Hamas montrent qu’une cinquantaine de pays 

ont décidé de ne pas suivre les États-Unis et l’Union européenne, mais d’adopter des positions 

autonomes. Il faut en prendre acte et agir pour réduire cette insatisfaction. 

La question de l’énergie est cruciale, tout comme celles de la démographie et de la lutte contre 

le changement climatique. Il suffit de considérer que les pays développés verront augmenter leur 

consommation d’énergie, malgré la baisse de leur population, tandis que les pays africains – où se 

concentrera d’ici 2050 90 % de l’augmentation de la population mondiale – souffrent d’un déficit 

d’infrastructures énergétiques, notamment en raison de l’insuffisance des investissements de la 

Banque mondiale. 

Parallèlement, entre pays développés et pays émergents, la répartition coûts-bénéfices des 

interventions visant à contrôler les émissions de CO₂ demeure fortement déséquilibrée. 

 

 

4. La centralité de l’énergie, condition préalable au développement 
 

La forte hausse des prix de l’énergie qui a accompagné d’abord le Covid-19, puis la guerre en 



30 

Ukraine, a rappelé à tous – citoyens comme gouvernements – la centralité de l’énergie, de sa 

disponibilité et de la sécurité de son approvisionnement. 

La voie empruntée par l’Europe, avec le choix en faveur de l’énergie «verte», en montre 

aujourd’hui les avantages, avec la baisse du coût par kWh de l’énergie solaire et éolienne, qui en 

fait non seulement la source la moins onéreuse, mais aussi celle qui se prête à des accords et 

conventions internationaux pour son développement, en particulier – mais pas uniquement – avec 

les pays émergents et le Sud du monde. La disponibilité de l’énergie constitue une condition 

préalable au développement et à la qualité de vie elle-même, au point que l’on peut dire que c’est la 

différence de consommation d’énergie par habitant qui distingue les pays les plus développés des 

autres. Ce qui est certain, c’est qu’il existe dans le monde une «faim» d’énergie appelée à perdurer. 

Les principaux producteurs de pétrole au monde sont les États-Unis (19 % du total), l’Arabie 

saoudite (13 %) et la Russie (12 %). Les États-Unis et la Russie sont également les principaux 

producteurs de gaz (respectivement 24 % et 18 %). 

Les fortes disparités de disponibilité en ressources fossiles conduisent les pays à des attitudes 

très différentes quant à l’utilisation des diverses sources d’énergie, lesquelles demeurent 

aujourd’hui encore principalement le charbon, le pétrole et le gaz qui, selon l’Agence internationale 

de l’énergie (AIE, 2024), ont couvert en 2023 plus des deux tiers environ de l’augmentation 

mondiale de la demande énergétique. Cela s’est produit alors même que, la même année, l’offre 

d’énergie issue des renouvelables a augmenté à un rythme deux fois plus élevé que l’année 

précédente. Avec le retour de Trump à la présidence des États-Unis, on observe une forte 

réaffirmation de l’importance des combustibles fossiles. Grâce à l’exploitation des formations 

schisteuses et à l’usage de technologies de forage de pointe, les États-Unis sont devenus le premier 

producteur mondial de pétrole et misent sur une énergie abondante et à bas coût. 

L’Union européenne, qui – à l’exception de la Norvège – est pauvre en ressources fossiles, se 

distingue en ayant arrimé sa politique énergétique à la promotion des énergies renouvelables, tout 

en continuant à satisfaire la plus grande part de sa demande par des importations de combustibles 

fossiles. En 2020, elle importait 58 % de ses besoins énergétiques. Après la crise énergétique de 

2022, consécutive à laée à la guerre en Ukraine, les combustibles fossiles en provenance de Russie, 

qui représentaient 24,4 % du total, ont été remplacés par des importations d’autres pays; la 

dépendance extérieure de l’UE n’en est pas moins restée inchangée. 

Il est aujourd’hui difficile d’être optimiste quant aux politiques climatiques. Les scientifiques 

réunis au sein du GIEC (Groupe d’experts intergouvernemental sur l’évolution du climat) déclarent 

depuis longtemps que, si nous ne parvenons pas à ralentir le réchauffement dû à l’augmentation du 

CO₂ atmosphérique résultant de la combustion des énergies fossiles, les effets seront désastreux si 

la température moyenne mondiale augmentait de 2 °C d’ici 2050. En outre, chaque 0,1 °C 

supplémentaire accroîtra la probabilité de dommages plus importants à un rythme accéléré. 

Pourtant, après des années de consensus général sur la nécessité de limiter les émissions liées à 

l’usage des combustibles fossiles dans la production d’énergie, un changement d’attitude est 

aujourd’hui à l’œuvre, à commencer par celui de la nouvelle administration Trump. Cette posture, 

sans remettre explicitement en cause les conclusions de la communauté scientifique, conduit en 

pratique à ne pas en partager les indications quant à l’urgence d’agir pour réduire les émissions et 

le réchauffement planétaire. 

Les résultats des dernières élections européennes ont, à leur tour, mis en évidence une 

préoccupation croissante des électeurs quant aux coûts et aux effets de la transition énergétique 

engagée avec l’objectif d’une sortie des énergies fossiles à l’horizon 2050. Cela survient malgré les 

catastrophes climatiques déjà observées, qui, selon les scientifiques, ne sont que des avant-goûts de 

celles, dramatiques, susceptibles de se produire à l’avenir. Il convient de rappeler que la 

température a déjà augmenté de 1,1 °C par rapport à son niveau au début du siècle actuel. 

C’est pour cette raison que, malgré des points de départ très différents en matière énergétique, 

tous les pays ont souscrit en 2015 aux Accords de Paris afin de limiter le réchauffement global et 

de lutter contre le changement climatique. La transition vers des formes d’énergie différentes des 

combustibles fossiles apparaît comme un processus de longue durée, car l’usage des énergies 

fossiles restera nécessaire pendant un certain temps, en particulier de la moins polluante d’entre 

elles: le gaz. En outre, il est raisonnable de considérer que les deux premières économies 

mondiales, les États-Unis et la Chine, si elles maintiennent les politiques annoncées, seront 

responsables, dans les prochaines années, d’une augmentation significative des émissions de CO₂. 



31 

Les questions environnementales et celles liées au changement climatique constituent une 

priorité absolue. Cet engagement demeure toutefois très insuffisamment réalisé, malgré les 

objectifs ambitieux des Accords de Paris de 2015 (et des étapes ultérieures) en matière de climat et 

de réchauffement global, des «Millennium Goals» du PNUD (Programme des Nations unies pour le 

développement), ainsi que l’intervention de l’Église à travers l’encyclique du pape François 

«Laudato si’». Un rôle important est joué par les COP (Conference of the Parties), conférences 

annuelles consacrées au climat tenues depuis le Sommet de Rio de 1992, au cours duquel a été 

adoptée la Convention-cadre sur les changements climatiques. 

Après une période d’engagement important culminant avec la COP26 de Glasgow en 2021, des 

réserves ont toutefois commencé à se manifester à l’égard de ces initiatives. La Conférence 

(COP29), tenue à Bakou en 2024, a examiné, sans parvenir au consensus nécessaire, les plans 

nationaux de réduction des émissions visant 45 % d’ici 2030, ainsi que la mise en place d’un fonds 

destiné à compenser les pertes subies par les pays pauvres du fait du climat et à soutenir les pays 

frappés par une surchauffe climatique. 

Le tableau est difficile et exigeant, mais il convient de rappeler que, contrairement aux 

combustibles fossiles, la voie des énergies renouvelables requiert des investissements importants 

dans les infrastructures et des améliorations transformationnelles, tant dans la production que dans 

la distribution d’énergie. Ces changements exigent des délais longs. La transformation profonde qui 

en découle explique les difficultés rencontrées aujourd’hui par la transition énergétique de sortie 

des combustibles fossiles, laquelle demeure toutefois, en Europe, l’orientation fondamentale, 

confirmée par la présidente von der Leyen à la fin de 2024. 

Le choix européen d’une transition énergétique fondée sur une politique de «croissance verte» 

et, partant, durable, ne peut réussir que s’il est alimenté par l’innovation (Aghion et al., 2009). 

Il s’agit d’un point essentiel, car les processus de transition énergétique impliquent une 

transformation d’ampleur historique, reposant sur des investissements massifs dans la production et 

l’utilisation de l’énergie. Il s’agit de transformer les installations existantes jusqu’à en neutraliser 

l’impact climatique lié aux émissions de CO₂. Il s’agit également de transformer le système de 

distribution grâce aux technologies numériques, afin de permettre une utilisation optimisée des 

renouvelables, et de redessiner, de manière décentralisée, les relations entre production et 

consommation. Au-delà de la production, il convient d’agir sur les usages de l’énergie dans les 

transports (véhicule électrique), dans les usines et l’activité productive (avec un effort particulier 

dans les secteurs où il est plus difficile de réduire les émissions de CO₂) ainsi que dans l’habitat. 

Ces interventions impliquent une transformation profonde du système productif, des coûts 

considérables et des bénéfices certainement supérieurs, mais perceptibles seulement à l’avenir. À 

cela s’ajoute que l’augmentation du coût de l’énergie, amorcée peu avant le début de la guerre en 

Ukraine et ayant explosé immédiatement après, constitue un nœud encore non résolu, même si les 

progrès des technologies renouvelables ont rendu leur utilisation économiquement avantageuse. 

Pour obtenir le consensus nécessaire des citoyens, il est indispensable, contrairement à ce qui a été 

fait jusqu’à présent, que cette trajectoire soit présentée de manière à rendre clairement intelligible 

la façon dont elle sera conduite. 

La question centrale est de savoir si les politiques climatiques, visant à lutter contre le 

changement climatique, peuvent être mises en œuvre sans sacrifier le développement économique. 

Les analyses empiriques et théoriques de Daron Acemoglu et al. (2023) montrent que cela est 

possible grâce à un usage approprié de taxes sur les émissions de carbone et d’incitations en faveur 

des énergies renouvelables, de nature à réorienter le changement technologique et à soutenir 

l’innovation au service des technologies «propres». 

 

 

5. Échapper au piège de la technologie intermédiaire en coopérant avec les pays 

émergents 
 

L’Europe est confrontée à un ralentissement de la croissance et de la productivité qui appelle 

une action résolue afin de repositionner son économie dans le cadre de la concurrence 

internationale. Cette situation tient largement à la prépondérance des investissements dans les 

«technologies intermédiaires» et au déficit de la balance des paiements dans le secteur des services 

avancés, qui voit l’UE importatrice nette en provenance des États-Unis de logiciels, de services de 



32 

calcul, de télécommunications et de services internet. 

La réduction des avantages jusque-là tirés des termes de l’échange entre produits énergétiques, 

minerais et biens manufacturés se traduit, sans surprise, par la crise que traverse le principal pays 

industriel européen, l’Allemagne. L’ensemble des pays de la zone euro en subit les conséquences, 

avec le risque croissant de ne plus pouvoir soutenir un modèle de protection sociale coûteux, déjà 

fortement mis sous pression par le vieillissement démographique. 

L’Europe s’inscrit dans une transition de long terme qui l’a conduite, depuis l’époque où elle 

détenait le leadership en matière d’innovation financière et technologique, à un retard dans 

l’adoption des technologies de pointe. Pour remédier à cette situation, l’investissement dans le seul 

secteur de la haute technologie ne suffit pas. Il est nécessaire de déployer une action de politique 

étrangère capable de structurer une coopération avec les pays émergents d’Asie du Sud-Est, en 

particulier l’Inde et le Japon, afin de créer une chaîne de valeur susceptible de relever, à l’échelle 

internationale, le défi technologique posé par la Chine et les États-Unis. 

Un rapport récent sur la politique d’innovation de l’UE (Fuest et al.,2024) souligne que, si 

l’investissement public en recherche et développement a augmenté au cours des vingt dernières 

années pour atteindre le niveau des États-Unis (0,7 % du PIB), l’investissement privé demeure 

nettement inférieur (1,2 % du PIB), soit environ la moitié de celui observé outre-Atlantique. 

De plus, les entreprises américaines consacrent environ 75 % de leurs investissements au 

développement de logiciels, contre seulement 6 % pour l’UE, ce qui se traduit par une quasi-

position dominante des États-Unis dans ce secteur. À cela s’ajoute, comme l’a souligné Mario 

Draghi (2024), que le modèle européen orienté vers les exportations «a toléré une faible croissance 

salariale afin d’accroître la compétitivité externe […]. Or, aujourd’hui, cette combinaison de 

demande externe, d’exportation de capitaux et de faibles niveaux salariaux n’est plus soutenable». 

Se pose ainsi, une nouvelle fois, la question du dynamisme du système économique européen, 

qui n’offre pas les opportunités d’investissement les plus rentables, précisément parce que, 

concentré sur les technologies intermédiaires, il ne tire pas suffisamment parti des possibilités de 

coopération internationale offertes par les technologies de pointe, en particulier les TIC et 

l’intelligence artificielle. 

 

 

6. Le changement technologique et l’Intelligence Artificielle 
 

L’intelligence artificielle (IA) constitue une technologie à usage général (general purpose 

technology) appelée à transformer en profondeur l’ensemble de l’activité productive. 

Elle promet des mutations majeures dans les années à venir, même si l’ampleur de ses effets sur 

la productivité et l’emploi demeure débattue. 

L’IA est destinée à redéfinir la frontière entre ce que «fait l’homme» et ce que «font les 

machines», à travers le traitement de langages spécifiques fondés sur l’exploitation et l’analyse de 

bases de données extrêmement complexes. Les estimations actuelles de ses effets sur la 

productivité, à un horizon de dix ans, présentent des écarts considérables. 

Cette divergence tient en grande partie aux approches méthodologiques adoptées. La première 

repose sur l’analyse des transformations des tâches associées à l’IA (Acemoglu, 2024), à travers 

l’automatisation des processus, leur intensification et la complémentarité entre anciennes et 

nouvelles fonctions. La seconde s’appuie sur un parallèle avec les grandes vagues passées de 

technologies à usage général, telles que l’électricité ou Internet. 

Les écarts entre les estimations reflètent surtout le nombre et l’étendue des secteurs affectés – 

ou appelés à l’être – par l’IA, à commencer par les gains de productivité déjà observables dans le 

développement de logiciels, les services à la clientèle et le conseil aux entreprises. Les effets 

globaux de l’IA dépendent étroitement du calendrier de diffusion de cette technologie dans les 

différents secteurs de l’économie. Il convient également de tenir compte de la «maladie de 

Baumol», liée à la capacité inégale des secteurs à absorber le progrès technologique. Comme l’ont 

montré William Baumol et William Bowen (1965), certains secteurs intègrent pleinement 

l’innovation, tandis que d’autres y parviennent plus lentement, voire pas du tout. Un quatuor 

interprétant Mozart ne peut accroître sa productivité, même en présence de progrès technologique. 

Il en résulte que, dans certains secteurs, salaires et prix augmentent sous l’effet des gains de 

productivité induits par la technologie – en l’occurrence l’IA – tandis que d’autres secteurs, non 



33 

concernés, finissent par subir ces hausses, ce qui contribue à un ralentissement de la croissance 

moyenne. 

Un autre aspect déterminant concerne la vitesse d’adoption de l’IA par rapport aux précédentes 

technologies à usage général, telles que l’électricité, l’ordinateur personnel ou Internet. Il s’agit 

d’un point particulièrement difficile à anticiper. Il est toutefois certain que les pays qui adopteront 

l’IA plus précocement et plus largement bénéficieront d’un avantage compétitif analogue à celui 

dont ont profité les États-Unis grâce à l’adoption rapide et massive d’Internet. 

Un enjeu central de la diffusion de l’IA réside dans ses effets sur le marché du travail, tant en 

termes de salaires et de revenus que d’emploi. Daron Acemoglu et al. (2023) soulignent que «la 

diffusion des technologies numériques au cours des quarante dernières années a fortement accru les 

inégalités de revenus», tout en précisant que «les effets de l’IA dépendent de la manière dont elle 

est développée et utilisée». Une focalisation excessive sur l’automatisation et le remplacement du 

travail tend à accroître les inégalités. À l’inverse, une IA générative complémentaire du travail 

humain, associée à des politiques de développement des compétences – y compris pour les 

personnes ne disposant pas d’une formation universitaire – peut constituer un antidote aux 

inégalités. 

Il ne fait pas de doute que les effets de l’IA dépendent largement des caractéristiques du 

système économique dans lequel elle est introduite. Dans les économies avancées, et en particulier 

dans le secteur tertiaire, la forte composante cognitive des emplois expose naturellement le marché 

du travail à l’influence de l’IA. 

Les économies émergentes, et plus encore les pays en développement, en tirent des bénéfices 

moindres, en raison du poids prépondérant de l’industrie traditionnelle et de la moindre présence de 

main-d’œuvre qualifiée. Il en résulte une exposition de l’emploi à l’IA nettement plus élevée dans 

les économies avancées, ce qui tend à accroître les écarts de compétitivité relative entre pays 

(Cazzaniga et al., 2024). 

 

 

7. Démographie et migrations 
 

Les projections disponibles indiquent que les dynamiques démographiques à long terme 

diffèrent fortement selon les régions et les pays. Elles ont des implications majeures pour le 

développement, car une population plus nombreuse constitue une ressource, et parce que, à 

conditions égales, la structure par âge et la répartition de la population jouent un rôle déterminant 

dans le potentiel de croissance. 

Les migrations, en modifiant cette structure, constituent un facteur clé de transformation des 

avantages comparatifs entre pays.Si les migrations ont toujours accompagné l’histoire humaine – 

phénomène global répondant à un besoin fondamental de mobilité – leur accueil dans les pays de 

destination est loin d’être acquis. Aujourd’hui, tant aux États-Unis qu’en Europe, les 

comportements électoraux traduisent une forte réticence à l’égard de l’immigration. 

Cette situation pose un problème complexe, dont la résolution conditionne, en Europe tout 

particulièrement, la possibilité de parvenir à un développement durable. Cela est d’autant plus vrai 

si l’on considère les effets de long terme du vieillissement démographique, qui ont conduit Larry 

Summers (2020) à associer de manière crédible ce phénomène à la «stagnation séculaire». 

Le vieillissement de la population tend à réduire la demande de biens d’investissement et leur 

prix relatif, en particulier dans les technologies de l’information et de la communication. Il entraîne 

également une hausse des dépenses publiques en matière de retraites et de santé, affecte les déficits 

publics et accroît l’épargne de précaution face à la perspective d’une fiscalité plus élevée. Il en 

résulte une tendance à la stagnation séculaire, liée à un excès d’épargne non compensé par 

l’investissement. 

La diminution de la part des jeunes dans la population totale pèse sur la demande de «biens 

nouveaux», sur l’offre de travail et sur la productivité. Même si elle ne débouche pas 

nécessairement sur une stagnation séculaire, cette évolution incite les gouvernements à adopter des 

politiques de soutien à la natalité et/ou de prolongation de la vie active. 

La contribution des seniors à l’activité productive concerne l’ensemble des pays de l’OCDE, où 

la part des personnes de plus de 55 ans dans l’emploi a augmenté de 79 % entre 2008 et 2018. Le 

Japon, qui affiche la plus forte espérance de vie à la naissance, constitue un exemple en matière de 



34 

participation des seniors au marché du travail. La capacité à promouvoir cette participation dépend 

du contexte institutionnel, notamment des systèmes de retraite, de l’offre de soins et de la structure 

de l’emploi (Scott, 2020). 

L’usage des robots et de l’IA, combiné à des formes de travail flexible et à temps partiel, tend à 

exercer une pression à la baisse sur les salaires des emplois peu qualifiés, tout en favorisant 

l’emploi des travailleurs plus âgés disposant des compétences requises. Cela soulève des enjeux en 

matière de relations contractuelles et de dispositifs de protection, l’activité des seniors pouvant 

jouer un rôle précieux dans l’accompagnement des jeunes générations. 

Face à l’ampleur du vieillissement démographique – particulièrement marqué en Europe et au 

Japon – et à l’échec relatif des politiques mises en œuvre jusqu’à présent, il devient indispensable 

d’affronter l’autre versant du dilemme: l’immigration. L’attitude adoptée à l’égard des migrations 

constitue l’un des principaux tests de la clairvoyance politique et économique des pays développés. 

Ni l’instrumentalisation des sentiments hostiles à l’immigration, ni les politiques de simple 

endiguement ne permettent de répondre à un phénomène de portée historique. 

Si l’Europe souhaite se projeter dans l’avenir, elle doit s’appuyer sur ses valeurs et ses traditions 

d’accueil et d’intégration, en investissant dans l’inclusion des migrants, compte tenu du déclin de la 

natalité et de la population en âge de travailler qui accompagne le vieillissement démographique. 

 

 

8. Équité, cohésion et développement 
 

Si l’investissement dans les nouvelles technologies est indispensable à la relance de la 

compétitivité européenne, le développement ne peut s’inscrire durablement dans un contexte 

dépourvu de principes d’inclusion et d’équité sociale. Le prix Nobel Edmund Phelps (2022) 

rappelle que les économies occidentales supportent depuis des décennies des coûts sociaux élevés 

liés au ralentissement de la productivité totale et de l’innovation, se traduisant notamment par des 

salaires stagnants et une insatisfaction croissante face à la faiblesse des opportunités offertes au 

travail. 

Il est donc nécessaire de promouvoir une société plus inclusive et plus dynamique, capable de 

favoriser la créativité et l’innovation indispensables à une «bonne vie» et au développement. 

Face à la grande transformation en cours – celle du numérique, des nouvelles technologies et de 

l’intelligence artificielle – nous ne disposons pas encore d’une réponse pleinement adaptée. 

Les technologies de l’information et de la communication offrent un potentiel considérable 

d’amélioration de la santé et de la longévité, et peuvent ainsi accroître le bien-être. Toutefois, elles 

constituent également l’un des principaux facteurs d’augmentation des inégalités. L’automatisation 

du travail réduit la part du travail dans la valeur ajoutée au profit du capital, accroît le risque de 

chômage et impose des processus longs et complexes de reconversion des compétences. 

Les préoccupations relatives aux effets de l’IA sur les inégalités s’expliquent par l’ampleur de la 

transformation économique et sociale attendue dans les années à venir, d’autant plus que se 

multiplient les prévisions concernant le recours croissant à des robots humanoïdes appelés à 

assister, voire à remplacer, le travail humain (Masera, 2024). 

Dans ce contexte, il devient indispensable de repenser les systèmes de protection sociale afin de 

garantir les conditions nécessaires à l’équité et à l’inclusion. Cette tâche est particulièrement 

complexe dans un environnement marqué par une concurrence accrue et par l’affaiblissement des 

mécanismes traditionnels de régulation des marchés. Les dispositifs antitrust, conçus pour limiter 

les positions dominantes, ont vu leur efficacité s’éroder, au point que le rôle des grandes entreprises 

de haute technologie aux États-Unis – telles que Meta, Google, Microsoft, Amazon ou OpenAI – 

est désormais qualifié de forme potentielle de techno-oligarchie. 

L’observation des transformations en cours révèle que l’État-providence, dans sa configuration 

actuelle, ne suffit plus à répondre aux nouveaux besoins d’inclusion et de sécurité sociale. À côté 

des catégories protégées de la société industrielle subsistent des populations exclues, du fait de 

l’évolution de la demande de compétences dans l’industrie et les services, qui requiert désormais 

des qualifications plus élevées que celles du passé. L’ensemble des personnes occupant des emplois 

instables, dépourvues de sécurité et de ressources alternatives, constitue une nouvelle classe 

sociale, le «précariat» (Standing, 2016), caractérisée par une alternance permanente entre emploi et 

chômage. 



35 

Pour ces populations, l’ascenseur social ne fonctionne plus, faute de mécanismes d’inclusion et 

de ressources permettant d’acquérir les compétences requises par une économie en mutation. 

La réponse ne peut consister qu’en une refonte de l’État-providence, non seulement à l’échelle 

nationale, mais aussi à celle de l’Union européenne, d’autant plus que certaines formes de précarité 

résultent de stratégies d’entreprises exploitant les écarts d’incitations à la localisation au sein du 

marché intérieur. 

Si l’UE entend redevenir une région attractive à l’échelle mondiale, elle doit assumer 

pleinement ces enjeux. 

La réforme du welfare doit également tenir compte de la pression croissante exercée par le 

vieillissement démographique sur les finances publiques, en particulier à travers l’augmentation des 

dépenses de santé et de retraite. 

Une condition essentielle pour que les systèmes de protection sociale puissent faire face aux 

défis de la transformation en cours est la réalisation de gains de productivité suffisants pour 

dégager les ressources nécessaires au financement de la santé, des retraites et de l’éducation, 

garantes de l’équité et de l’inclusion. En réalité, une plus grande inclusion sociale et une réduction 

des inégalités ne sont possibles qu’à travers une augmentation de la productivité totale, étroitement 

liée à l’investissement dans la formation, laquelle revêt une importance décisive dans un contexte 

de changement technologique rapide. 

La polarisation des compétences observée dans l’industrie manufacturière à l’ère de la 

mondialisation souligne la nécessité d’une formation continue capable de répondre à une demande 

croissante de qualifications élevées. Cette exigence est encore renforcée à l’ère du numérique et de 

l’intelligence artificielle. 

Le défi réside dans la capacité à créer des emplois de qualité, à soutenir la croissance du PIB et 

à financer un système de protection sociale de plus en plus coûteux en raison du vieillissement 

démographique. 

 

 

9. L’innovation comme moteur de la dynamique sociale 
 

L’Europe a besoin d’une société non seulement plus inclusive, mais aussi plus dynamique. 

Cet objectif peut être atteint par un retour affirmé à son rôle d’acteur global, non seulement à 

travers les échanges et sa contribution à la redéfinition de l’ordre économique international, mais 

aussi par des investissements conjoints avec les pays émergents dans la recherche et les nouvelles 

technologies, qui constituent le moteur des transformations contemporaines. 

Il convient de rappeler que l’innovation ne dynamise pas uniquement l’économie, mais 

l’ensemble de la machine sociale et que, contrairement à une idée répandue, elle constitue un 

moyen de réduire les inégalités plutôt que d’en créer de nouvelles. Elle représente également un 

puissant levier de réactivation de l’ascenseur social. C’est l’insuffisance de l’innovation qui 

alimente les inégalités, en raison du manque d’opportunités et de perspectives de développement. 

Cela vaut également en matière de durabilité, domaine dans lequel les limites économiques et 

sociales des politiques climatiques ont clairement émergé. En conclusion, le cadre devant guider les 

choix européens est celui d’un développement fondé sur un rôle international proactif, rendu 

possible par la nouvelle posture des États-Unis à l’égard du système multilatéral qu’ils avaient eux-

mêmes contribué à établir. Le patrimoine historique et culturel de l’Europe lui permet d’opposer à 

la logique du conflit aujourd’hui dominante celle de la coopération et de l’intégration 

internationale, en misant sur l’innovation, entendue non seulement dans son acception 

technologique, mais dans son sens le plus large: la capacité d’expérimenter et de créer de nouvelles 

opportunités. 

 

 

 



37 

PARTIE III 

 

 

UN SOLIDE NAVIRE DANS UNE MER EN TEMPÊTE: 

ONZE CONSIDÉRATIONS POUR L’UNION FÉDÉRALE 
 

 

 

 

 

1. La politique des grandes puissances 
 

Lorsque la mer est en tempête, il faut des navires solides pour la traverser. Cette mer est le 

monde en profonde mutation, qui remet en cause l’Union européenne (UE) et ses capacités 

d’action. Les équilibres internationaux et nationaux qui avaient permis à celle-ci de se consolider 

ont été balayés par le cyclone nationaliste. Par le nationalisme des grandes puissances (États-

Unis, Russie et Chine), par celui des puissances moyennes (Inde, Turquie), ainsi que par le 

nationalisme en progression au sein même des États membres de l’UE. 

Si l’intégration européenne avait été engagée pour domestiquer l’agressivité du nationalisme, 

celui-ci est redevenu le problème central de la politique européenne et internationale. L’Europe 

intégrée a constitué une réponse à la guerre, une réponse qui a réussi à éradiquer celle-ci de notre 

continent. Toutefois, la guerre est revenue, non plus sous la forme de conflits interétatiques, mais 

sous celle de la politique de puissance. Comme l’agression russe contre l’Ukraine ou la violence 

israélienne à l’encontre de la population palestinienne de Gaza. 

Cette politique de puissance est en train de démanteler l’ordre libéral international au sein 

duquel l’Europe intégrée avait pu se développer. Le droit a été remplacé par la force, la 

négociation par l’intimidation. L’Europe intégrée n’est pas préparée à affronter un changement 

aussi radical du système international, ayant confié sa sécurité à l’Amérique au cours des 

soixante-dix dernières années et ayant pensé que le monde était une projection externe de son 

multilatéralisme interne. 

Des temps extraordinaires exigent des réponses extraordinaires; des défis existentiels 

requièrent des changements structurels. 

 

 

2. Une démocratie conditionnée par les Européens 
 

Il a été commode (pour les Européens) de confier leur sécurité à d’autres (les Américains). Ce 

faisant, l’UE a pu transférer des ressources du warfare vers le welfare, donnant naissance à un 

marché unique continental, devenu le plus intégré au monde, grâce auquel elle a promu la 

croissance économique et le développement social de ses États membres. 

La paix a rendu possible le développement, et le développement a stabilisé la démocratie. 

Pour la première fois, dans l’après-Seconde Guerre mondiale, des démocraties libérales se sont 

consolidées dans tous les pays d’Europe occidentale. Un continent qui avait inventé le fascisme 

et le nazisme a pu se doter de systèmes de rule of law capables de protéger les droits et la dignité 

des personnes. 

Un continent qui avait massacré des millions de Juifs, de membres de minorités religieuses et 

sexuelles, d’opposants politiques, avec le consentement de majorités nationalistes enthousiastes, 

a retrouvé le sens de sa propre fragilité en se dotant de contraintes constitutionnelles et d’une 

nouvelle culture politique. 

La démocratie électorale a été insérée dans un double système régulateur, fondé sur les 

constitutions internes et les traités interétatiques externes, donnant naissance à un modèle de 

«démocratie conditionnée» (constrained democracy) destiné à prévenir la formation de tyrannies, 

tant des majorités que des minorités. 

Un modèle qui a nourri une culture du pluralisme et de la tolérance, du respect et des droits, 



38 

de la solidarité et de la responsabilité. Après Auschwitz, en Europe, plus personne ne peut dire: 

«mes raisons sont les seules qui comptent», «ma vérité est la seule qui compte», «ma Nation est 

la seule qui compte». 

 

 

3. Une union sans cesse plus étroite 
 

Le projet d’intégration est né d’une exigence de civilisation démocratique des États européens. 

En créant une démocratie plus large (une démocratie composite), on a cherché à équilibrer une 

faction par une autre, afin de prévenir l’émergence de nouveaux centralismes autoritaires. 

Il s’est agi de construire un système de liberté et de justice capable d’accueillir en son sein des 

différences sociales, culturelles et religieuses. L’élargissement progressif de l’UE n’a pas été 

seulement l’expression de sa politique étrangère, mais aussi et surtout celle de la vision de 

libéralisme social à l’origine de sa fondation. 

Ce libéralisme social a été indissociable d’un libéralisme internationaliste qui s’est 

institutionnalisé à l’extérieur de l’Union. Bien que les traités aient cherché à définir les institutions 

et les procédures du processus d’intégration, celui-ci s’est appuyé sur un ethos commun: le partage, 

par les gouvernements et les citoyennetés nationales, des valeurs et des finalités du processus 

intégratif. 

Cette vision est devenue une véritable téléologie. Elle a guidé les processus d’élargissement de 

l’UE, nécessaires pour dépasser d’anciennes barrières et stabiliser des zones contestées, mais gérés 

comme s’ils ne requéraient pas de changement institutionnel de l’Union. 

Selon cette vision, les élargissements devaient produire des différences de moyens, mais non de 

fins, du processus d’intégration. On a continué à considérer que l’objectif d’une «union sans cesse 

plus étroite» était partagé par les pays entrant successivement dans l’UE. Ce sentiment commun 

devait faciliter la résolution des différends et des tensions, faisant progresser l’intégration. Mais il 

n’en a pas été ainsi. 

 

 

4. Le retour des souverainetés nationales 
 

Avec Maastricht, l’UE ne s’est pas limitée à promouvoir le marché unique, mais a également 

inscrit à son agenda des domaines relevant traditionnellement de la souveraineté nationale (de la 

défense aux affaires étrangères, de la fiscalité à l’asile politique). Ces domaines ont été gouvernés 

selon un modèle de gouvernance intergouvernementale, et non selon le modèle supranational du 

marché unique. Alors que ce dernier fonctionne à la majorité, le premier repose sur l’unanimité. 

Les crises des vingt dernières années, survenues dans des domaines laissés à la compétence des 

États membres, ont encore renforcé la gouvernance intergouvernementale et sa logique de 

protection des souverainetés nationales. 

Le nationalisme, sorti par la porte avec les traités de Rome de 1957, est revenu par la fenêtre 

avec le traité de Maastricht de 1992. La défense de la souveraineté nationale (fraîchement acquise) 

a constitué la préoccupation majeure des pays d’Europe orientale entrés avec le «big bang» des 

années 2000, mais aussi, sous des formes plus modérées, des pays d’Europe du Nord entrés lors des 

élargissements précédents. 

Alors que l’Europe intégrée avait été lancée pour relativiser l’État national, les nouveaux 

entrants — en particulier ceux du dernier élargissement — ont interprété l’intégration comme une 

occasion de sauver l’État national. Une fois affirmée l’intangibilité de la souveraineté nationale, 

s’est également imposée l’idée qu’elle était autonome dans la définition de sa propre structure 

constitutionnelle interne. 

Cette autonomie s’est traduite par le non-respect des principes consacrés à l’article 2 du TUE, 

pourtant souscrits pour adhérer à l’UE. D’où le democratic backsliding, la dérive autocratique 

observée dans certains États membres du dernier élargissement. 

Par sa distribution des droits de veto, la gouvernance intergouvernementale a ainsi permis de 

protéger les souverainetés nationales des États membres, y compris celles ayant conduit à des 

issues illibérales et autocratiques. 

 



39 

5. Nouveau monde et vieux paradigmes 
 

Le résultat est saisissant. L’UE a perdu son âme — ce «PLUS JAMAIS ÇA» proclamé par les 

Pères fondateurs — et pas seulement sa capacité décisionnelle. Les raisons de l’intégration se sont 

dissipées. Les principes fondamentaux ont été bafoués. Même la loyauté entre États face à la 

menace de la guerre a été remise en cause. La pression pour transformer l’UE en une organisation 

internationale s’est intensifiée. Prisonnière de l’idée selon laquelle les institutions suivent les 

politiques ou les accords entre gouvernements, l’Union s’est retrouvée dépourvue des instruments 

et des ressources nécessaires pour se défendre dans un monde de rapports de force. 

Elle n’a pas su répondre à la guerre commerciale de Trump ni à la guerre militaire de Poutine 

comme ces défis l’exigeaient. Elle a su réagir (par exemple à la pandémie), mais non agir face aux 

transformations historiques en cours. 

La montée des sentiments nationalistes dans presque tous les États membres a rendu l’action 

encore plus incertaine, une incertitude qui a, à son tour, alimenté ces sentiments. Même sur le plan 

industriel, au lieu de coopérer, les entreprises nationales de défense ont continué à se concurrencer. 

Enfin, l’UE a décidé d’assumer sa propre sécurité, mais elle le fait en nationalisant la défense, 

au lieu de créer un système supranational efficace et contrôlé. Aux défis d’un monde nouveau, 

l’Union répond avec une mentalité ancienne. Elle ne parvient pas à penser au-delà des États 

nationaux. Nouveau monde, vieux paradigmes. 

 

 

6. Une Europe à plusieurs cercles 
 

Il convient de libérer l’Europe intégrée du piège — institutionnel et cognitif — qui l’enferme. Si 

l’on veut empêcher son involution vers une organisation internationale (fondée sur une simple 

coopération entre régimes politiques différents) et si l’on souhaite retrouver les raisons de l’union 

sans cesse plus étroite (ainsi que les valeurs qui la justifient), il est alors nécessaire d’aller au-delà 

du statu quo. 

Au regard des différences entre ses États membres, l’UE doit être considérée comme un point 

de départ, et non comme un point d’aboutissement, du processus d’intégration. L’histoire compte: 

elle crée des prédispositions et des attentes. Face à la différenciation interne de l’UE, il convient de 

poursuivre des stratégies à somme positive, afin de répondre à des besoins différents sans les faire 

entrer en collision. 

Il est peu probable de répondre à ces exigences par une réforme des traités, en raison de la 

contrainte de l’unanimité qui les hypothèque. De même, les stratégies internes aux traités, fondées 

sur les coopérations renforcées, se révèlent insuffisantes. Celles-ci sont utiles pour faire progresser 

l’intégration fonctionnelle dans certaines politiques spécifiques, mais non pour promouvoir une 

intégration de nature politique, telle que la création d’un acteur supranational disposant des 

ressources et des capacités nécessaires pour agir sur la scène internationale. 

Pour cette raison, il est nécessaire de sortir du cadre des traités, en permettant à l’Europe 

plurielle de trouver ses formes institutionnelles différenciées. Une différenciation qui doit avoir un 

caractère constitutionnel, et non simplement fonctionnel. Une Europe à plusieurs cercles ou à 

plusieurs niveaux: au centre, une union fédérale; ensuite, une communauté économique plus large; 

enfin, une confédération inclusive de tous les États européens qui souhaitent partager des réponses 

communes à des enjeux tels que les défis de la sécurité ou de la protection de l’environnement. 

C’est le centre — l’union fédérale — qui doit disposer d’une subjectivité politique propre, afin 

d’agir comme un acteur unitaire dans les domaines cruciaux de la sécurité et du développement, en 

définissant un standard de solidarité sociale que tous ses membres doivent respecter. 

 

 

7. L’union fédérale 
 

L’union fédérale ne peut être une copie des fédérations existantes, en particulier de la fédération 

allemande d’après-guerre, qui a exercé la plus forte influence sur le processus d’intégration. 

L’Allemagne fédérale est née de la désagrégation d’un État auparavant unitaire et (hyper)centralisé, 

tandis que l’union fédérale européenne résultera de l’agrégation d’États auparavant indépendants, 



40 

démographiquement asymétriques et culturellement différenciés. 

Ces asymétries et ces différences excluent tout projet de centralisation. Le projet doit donner 

naissance à une union fédérale, et non à un État fédéral. Une union fédérale est une démocratie 

composite, structurée autour d’une séparation multiple des pouvoirs — entre le centre et les unités, 

et en leur sein — dans laquelle chaque pouvoir est contrebalancé par un autre. 

Le centre doit disposer d’une capacité décisionnelle, d’un gouvernement capable de répondre 

efficacement aux menaces internes et externes. Mais cette capacité décisionnelle doit se limiter aux 

menaces que les États ne sont pas en mesure d’affronter seuls, et ne pas s’étendre aux politiques 

dans lesquelles les États peuvent intervenir plus efficacement. Dans ces domaines, les compétences 

des gouvernements et des parlements nationaux doivent être préservées. 

L’union fédérale ne peut naître que de l’initiative des États fondateurs du processus 

d’intégration, en particulier la France et l’Allemagne, mais elle doit inclure tous les anciens et 

nouveaux États qui partagent l’objectif de l’«union sans cesse plus étroite». 

 

 

8. Le gouvernement de l’union fédérale 
 

Le centre de l’union fédérale doit avoir un caractère supranational, indépendant des institutions 

nationales. Pour mener les politiques qui lui sont confiées, il doit pouvoir disposer de ressources 

propres — fiscales autant que militaires —, d’une infrastructure administrative indépendante et de 

mécanismes de contrôle spécifiques. Le centre doit être constitué d’un gouvernement limité, 

soumis au contrôle d’un pouvoir législatif bicaméral — composé d’une chambre des citoyens et 

d’une chambre des États — agissant sous la supervision d’une cour de justice. 

En raison des asymétries démographiques et des différences culturelles, le gouvernement ne 

peut revêtir un caractère parlementaire. S’il dépendait de la confiance de la chambre populaire, il 

refléterait nécessairement les intérêts et la culture de la délégation la plus nombreuse. De même, 

s’il dépendait du choix de la chambre des États, il finirait par refléter les intérêts et la culture des 

gouvernements des États les plus grands et les plus puissants. 

Le gouvernement doit être formé de manière indépendante à la fois de la chambre des citoyens 

et de la chambre des États, afin de garantir l’égalité entre les premiers et entre les seconds. L’union 

est un projet antihierarchique et anti-hégémonique, entre des citoyens différents et des États divers. 

L’Europe a déjà connu des expériences d’agrégation impériale, menées par des pays qui se 

considéraient plus forts parce que plus grands. Nous savons comment elles se sont terminées. Nous 

avons besoin d’être ensemble pour faire face à des défis plus grands que ceux des États pris 

individuellement, mais nous devons aussi le faire dans le respect des principes d’égalité entre les 

États et entre les citoyens. Penser hors des cadres établis. 

 

 

9. Centraliser et décentraliser 
 

L’union fédérale, organisée comme une démocratie composite, n’est ni un projet de droite ni un 

projet de gauche. Elle cherche à apporter des réponses positives à des exigences différentes. Dans 

un monde en mutation radicale, aucun État n’est en mesure de faire face seul aux menaces issues de 

la politique des grandes puissances, ni aux défis du changement climatique, de l’instabilité 

monétaire ou de l’innovation technologique. Dans le même temps, l’agrégation fédérale entre les 

États ne doit pas créer de hiérarchies entre eux, comme cela serait inévitable en cas de 

centralisation de cette agrégation. Il s’agit d’instituer des capacités décisionnelles sans favoriser des 

hiérarchies ou des hégémonies. 

Contrairement à ce qui s’est produit après Maastricht, il ne s’agit pas de placer les 

gouvernements et les parlements nationaux au centre, mais de séparer constitutionnellement les 

compétences du centre et celles des États, en renforçant à la fois les institutions du premier et celles 

des seconds. 

Au lieu de centraliser ou de décentraliser indistinctement politiques et institutions, il convient de 

poursuivre une stratégie qui distingue les politiques devant être centralisées de celles qui doivent 

rester décentralisées, en séparant les institutions chargées de gérer les premières de celles chargées 

de gérer les secondes 



41 

La séparation institutionnelle permet de clarifier les responsabilités, contrairement à ce qui s’est 

produit après Maastricht, où tout le monde est responsable mais où personne ne l’est véritablement. 

La démocratie composite de l’union fédérale doit reposer sur une démocratie forte à la fois au 

centre et au sein des États. 

 

 

10. Identités plurielles 
 

L’union fédérale requiert la formation d’une identité composite, tant parmi les citoyens que 

parmi les élites. Il ne s’agit ni de substituer l’identité supranationale à l’identité nationale, ni de 

considérer cette dernière comme insubstituable par la première. 

L’union fédérale doit se libérer du paradigme étatiste, selon lequel, l’autorité politique étant 

unique, des identités plurielles ne pourraient exister. Mais elle doit également dépasser les 

approches qui l’ont jusqu’à présent inspirée, telles que le fonctionnalisme — selon lequel 

l’intégration se réduit à la résolution de problèmes — ou l’intergouvernementalisme — selon 

lequel l’intégration dépend des gouvernements et de leurs intérêts. 

Ces deux approches dérivent du paradigme étatiste, dans la mesure où elles conçoivent soit une 

union allant vers la formation d’un État, soit une union réduite à une simple coordination entre 

États. Le fonctionnalisme et l’intergouvernementalisme ont permis de résoudre des problèmes, 

mais ces solutions ont à leur tour créé des problèmes sans solution, dès lors que l’on demeure dans 

ces cadres analytiques. 

Il est nécessaire de remplacer le paradigme étatiste par le paradigme fédéraliste, seul à même de 

donner corps à l’unité dans la diversité. 

 

 

11. Un solide navire 
 

Être européen signifie être plusieurs personnes à la fois. On peut avoir une identité en tant que 

citoyen d’un État, en tant que citoyen d’organismes supranationaux, et en tant que citoyen d’une 

union fédérale. 

C’est le pluralisme des identités, au sein de l’union, qui garantit la civilité des relations entre ses 

membres. Les identités multiples préviennent les conflits non négociables. Si les identités des États 

sont façonnées par leur histoire, l’identité supranationale doit, quant à elle, résulter d’un choix 

constitutionnel et moral, précisément parce que l’union est un projet politique. 

Pour garantir le pluralisme qui la caractérise, l’union ne peut être maintenue que par des valeurs 

politiques, formalisées dans un pacte constitutionnel. C’est la démocratie libérale — et sa culture 

des droits individuels et de la dignité de chaque personne — qui peut tenir ensemble des citoyens 

différents. 

L’union est un projet tourné vers l’Europe de demain, et non seulement vers celle d’hier. C’est 

un projet inclusif, non exclusif; un projet ouvert, non fermé; un projet généreux, non avare. C’est 

un projet qui requiert un sens de la limite de la part des citoyens et une disposition au compromis 

de la part des élites. 

Comme tout projet d’agrégation entre des entités différentes, il est fragile. Mais la conscience 

de cette fragilité peut engendrer de la force, si elle repose sur des valeurs plutôt que sur des 

convenances. L’union fédérale est le solide navire pour naviguer dans la mer en tempête d’un 

monde en mutation. 

 

 

 

 



43 

POSTFACE 
 

 

 

 

 

1. L’Europe doit retrouver la voie de l’unification 
 

Dans cette conjoncture mondiale, si complexe, comme l’ont bien décrit les interventions de Don 

Vincenzo Paglia, Luigi Paganetto et Sergio Fabbrini, et comme l’a efficacement mise en forme 

l’introduction d’Enzo Scotti, l’Europe doit retrouver la voie, aujourd’hui perdue, de son unification. 

Il s’agit d’un chemin nécessaire, non seulement pour nos pays — autrement condamnés à la 

stagnation économique et à l’insignifiance politique —, mais surtout pour construire une paix 

durable dans le monde. 

Il faut en effet échapper au risque, désormais insoutenable, de retomber dans une nouvelle 

division entre des mondes opposés et, parallèlement, de laisser pourrir des conflits le long de 

frontières tracées par des colonialismes lointains, dont les effets déchirent encore une grande partie 

de la planète. 

Comme il a été écrit dans les pages précédentes, cette recherche d’un rôle pour l’Europe doit 

partir de la construction conjointe d’une culture de paix, plaçant en son centre les principes 

d’égalité, de justice et de liberté que l’Europe elle-même a mûris après des années de guerres 

intestines, de dictatures féroces et, enfin, une longue période de division, symbolisée par ce «mur» 

qui, à Berlin précisément, marquait la limite infranchissable entre deux mondes ennemis. 

Une fois ce mur infâme tombé, l’Europe sembla retrouver sa voie grâce à des politiques 

courageuses d’élargissement des frontières de l’Union et, dans le même temps, à l’unification des 

politiques monétaires par la création de l’euro. Au cours de ces années, de 1995 à 2005, l’Union 

européenne a crû plus rapidement que toute autre zone du monde - plus vite que les États-Unis et 

que la Chine elle-même - mais, face à la crise mondiale de 2008, l’Europe se désagrège une fois de 

plus: chaque gouvernement de l’Union recherche des solutions nationales pour amortir les effets 

économiques et sociaux sur son propre territoire, sans toutefois s’engager dans une action conjointe 

visant à réorganiser le système productif de l’ensemble de l’Union. 

Par ailleurs, cet affaiblissement de la capacité à agir conjointement frappe l’Europe précisément 

au moment où s’accroît l’impact d’un changement technologique fondé sur l’introduction d’une 

numérisation diffuse et toujours plus pervasive de l’économie mondiale. 

La recomposition institutionnelle opérée en 2007 formalise, avec le traité de Lisbonne, le 

Conseil européen des chefs de gouvernement des États membres (aux côtés du Parlement, du 

Conseil de l’Union européenne/Conseil des ministres et de la Commission européenne), doté de 

fonctions exécutives et non législatives, et fonctionnant de surcroît selon le principe de la 

délibération consensuelle: il est devenu le lieu où sont consacrés les intérêts nationaux. En 

reconnaissant le pouvoir de veto des gouvernements, on a posé les bases d’une paralysie 

décisionnelle, en particulier en situation de crise. 

C’est toutefois de ce cadre que nous devons repartir pour retrouver la voie perdue, en gardant à 

l’esprit que, pour agir en profondeur en vue de construire une Europe capable d’exercer une 

leadership mondial, il devient nécessaire d’agir conjointement sur les politiques d’éducation et de 

recherche, qui apparaissent de plus en plus comme le véritable cœur des nouvelles politiques 

industrielles. 

Or, tant les politiques éducatives que les politiques industrielles sont restées, ces dernières 

années, confinées à leurs périmètres nationaux, sans viser un processus commun de transformation 

de l’Union européenne, laquelle — aujourd’hui et plus encore demain — doit faire face aux grands 

problèmes mondiaux: du changement climatique à une croissance démographique toujours plus 

divergente entre le Nord et le Sud du monde. 

Cette Union ne peut retrouver la voie perdue de l’unification européenne qu’en repartant de ses 

valeurs de démocratie et d’égalité, qui ont été les moteurs du développement des pays dans la 

seconde moitié du XXe siècle et de l’Union dans son ensemble au tournant des deux siècles, 

lorsque furent unifiées, avec courage, les politiques les plus identitaires, en effaçant les monnaies 

nationales et en aboutissant à l’euro. 



44 

Avec le second mandat de Trump, si étroitement lié à l’oligopole restreint qui domine les 

nouvelles technologies à l’échelle mondiale, s’ouvre une nouvelle phase dans laquelle sont remises 

en cause tant le développement que la paix comme perspective pour le monde entier. C’est sur ce 

nouveau terrain que l’Union européenne doit s’affirmer comme un référent nécessaire de la 

démocratie. 

 

 

2. Une politique éducative pour une Europe protagoniste du développement 
 

L’Europe doit recommencer à croire en ses valeurs constitutives et avancer vers une intégration 

plus résolue de ses structures éducatives. Le 15 juin 1987 a été adopté le programme Erasmus en 

faveur de la mobilité des étudiants entre les universités européennes. 

Quarante ans après le lancement du programme Erasmus, nous avons appris combien il est 

important de favoriser la circulation des étudiants; il est toutefois temps d’étendre ce programme en 

entrelaçant davantage les parcours de nos universités, en construisant une université européenne, 

certes fondée sur l’autonomie des établissements, mais également sur leur intégration réelle. 

Une université pleinement européenne, ouverte aux étudiants venus du monde entier et en 

mobilité dans le monde entier, capable d’attirer des chercheurs de tous les pays, d’échanger des 

procédures et des résultats de recherche, mais aussi leurs retombées productives possibles, afin de 

relancer une économie nouvelle, plus attentive à l’environnement et aux personnes: base d’un 

développement réellement durable. 

Ce parcours unitaire doit cependant commencer au moins dès l’enseignement secondaire, afin 

d’agir sur cette culture de l’unité susceptible de nous permettre de poser l’Europe — ses valeurs, 

mais aussi ses capacités productives et d’innovation — comme un point de référence au niveau 

mondial. 

Nous devons désormais proposer une grande politique européenne unitaire, faisant des 

politiques éducatives — c’est-à-dire de l’investissement de long terme sur les personnes — l’axe 

principal d’une nouvelle politique industrielle, dans laquelle l’UE devienne protagoniste d’une 

nouvelle phase de paix et de développement. 

Il faut affronter la phase difficile, mais nécessaire, d’une reconfiguration institutionnelle, qui 

dépasse le droit de veto et l’unanimité, et parvenir à des institutions communes agissant au nom de 

l’Europe entière, en ayant pleinement conscience de l’existence de différents niveaux d’autonomie, 

comme fondement d’un nouvel État unitaire. 

Que l’Union retrouve elle-même, ainsi que ces principes constitutionnels d’intégration 

économique et d’unité politique permettant la création d’un système éducatif pleinement européen, 

capable d’exercer aujourd’hui cette fonction de relance de l’unité européenne que, voici vingt ans, 

a remplie la création de l’euro. 

 

 

3. Une politique de recherche pour une Europe du développement et de la paix 
 

Dans une phase aussi riche en risques pour l’ensemble de l’Europe, il faut saisir toutes les 

opportunités susceptibles de rendre à l’Union sa centralité. Parmi elles, la plus déterminante 

consiste à investir ensemble dans la recherche et la formation avancée, en créant des réseaux de 

connaissance visant à construire des liens de paix et, partant, de reconnaissance des droits 

individuels et collectifs, nécessaires pour rendre le développement durable sur les plans 

environnemental, économique et social. 

Cela signifie relier encore plus étroitement entre eux les grands centres de recherche présents en 

Europe, au moyen d’une politique commune qui mette cette plateforme de connaissance à la 

disposition de tous les pays du Sud global. Il est en particulier nécessaire que ces institutions et leur 

réseau deviennent la base d’une nouvelle industrie, capable d’affronter les grands enjeux mondiaux 

et de relancer le rôle de leader productif de l’Union. 

Il faut connecter ces centres à leurs territoires, où subsistent encore aujourd’hui d’importantes 

présences de recherche, mais sans retombées directes suffisantes pour devenir le moteur d’un 

nouveau développement. 

À titre d’exemple, rappelons qu’entre le Nord de l’Italie, le Sud de l’Allemagne, le Sud de la 



45 

France et la Suisse existent déjà des infrastructures de recherche parmi les plus puissantes au 

monde, qui, en coopérant plus étroitement, pourraient constituer le pivot d’une plateforme 

mondiale de construction de la paix. 

Permettez-moi de commencer par le Tecnopolo Big Data de Bologne, qui accueille le centre de 

supercalcul le plus puissant d’Europe ainsi que le siège de l’ECMWF — European Centre for 

Medium-Range Weather Forecasts, l’agence européenne de prévisions météorologiques à moyen 

terme. 

À Trieste, au sein du Science Park, se trouve un centre de recherche international 

multidisciplinaire d’excellence, spécialisé dans la génération de lumière synchrotron et de lasers à 

électrons libres de haute qualité, ainsi que dans leurs applications aux sciences des matériaux et du 

vivant. À proximité de Trieste se situe également le Centre international de physique théorique 

Abdus Salam (ICTP), qui promeut les études en physique et en mathématiques de chercheurs 

provenant du Sud global. 

Sur le lac Majeur se trouve le Joint Research Centre (Centre commun de recherche) de la 

Commission européenne à Ispra, considéré comme l’un des principaux campus de recherche en 

Europe, axé sur la sauvegarde et la sécurité des sites nucléaires, ainsi que sur la recherche dans les 

secteurs spatial et énergétique. 

Près de Genève se trouve le CERN (Conseil Européen pour la Recherche Nucléaire), le plus 

grand laboratoire de recherche en physique des particules au monde. Il s’agit d’un centre 

international chargé de la construction, de l’exploitation et de la mise à niveau d’accélérateurs de 

particules, tels que le Large Hadron Collider (LHC). 

Dans le sud de l’Allemagne, les principales infrastructures de recherche comprennent le centre 

de recherche nucléaire de Garching (près de Munich) et le laboratoire d’ions lourds GSI/FAIR de 

Darmstadt, étroitement connectés aux centres de recherche sur les accélérateurs du DESY à 

Hambourg et du BESSY à Berlin. 

Dans le sud de la France, l’une des infrastructures les plus importantes est le projet ITER 

(International Thermonuclear Experimental Reactor), qui accueille le dispositif de fusion le plus 

grand au monde. 

Cet immense patrimoine de connaissances, accumulé en Europe et largement financé par 

l’Union elle-même, est aujourd’hui crucial pour l’avenir de l’humanité; mais il doit être étroitement 

coordonné et placé de manière unitaire dans une perspective de paix et de développement durable, 

tout en servant de moteur aux territoires appelés à construire la nouvelle économie européenne. 

En s’articulant avec les universités et les établissements secondaires de toute l’Europe — et 

donc du monde —, il convient de consolider des réseaux de coopération transnationaux, en 

transférant également aux petites et moyennes entreprises, aux territoires aujourd’hui marginaux et 

aux communautés périphériques l’espoir d’une croissance durable. 

Ces actions sont d’ores et déjà à la disposition de l’Europe pour se proposer comme un référent 

d’une nouvelle phase de développement et de paix, et donc comme un facteur de stabilité et de 

croissance, en partant de ses valeurs de démocratie, dont, aujourd’hui plus que jamais, le monde a 

besoin. 

Il est temps d’agir. 

 

 

 



47 

COMMENTAIRES 
 

 

 

 

 

Giuliano Amato1 
 

Le sens de l’initiative que vous prenez n’est pas tant un exercice d’ingénierie institutionnelle 

qu’une tentative de redécouverte des valeurs, élément essentiel d’une véritable relance 

européenne. Sinon – disons-le franchement – que ferait ici Vincenzo ? C’est précisément ce 

retour aux valeurs qui doit redevenir le moteur du projet européen, car, au fond, il n’existe 

aujourd’hui que peu de désaccords majeurs sur ce que l’Europe devrait faire. 

Comme Luigi l’a rappelé, il est évident que nous sommes en retard dans les hautes 

technologies; il est évident que, seuls, nous ne pouvons pas rééquilibrer les déséquilibres 

mondiaux; il est évident que, la protection américaine venant à manquer, nous devons nous 

préoccuper de notre défense commune. Mais si chaque pays agit isolément, nous risquons d’avoir 

des «Allemands lourdement armés et des Italiens en costume de bain». D’un point de vue 

rationnel, toutes les raisons existent donc pour franchir de nouvelles étapes dans le processus 

d’intégration. Il manque toutefois quelque chose pour pouvoir les concrétiser. 

L’élan originel de l’Europe était un élan de valeurs, fondé sur l’idéal de la paix – le fameux 

«plus jamais la guerre entre nous». Tant que le souvenir de la guerre demeurait vivant dans 

l’esprit et la conscience de ceux qui l’avaient vécue, cet idéal a fonctionné, parvenant à contenir, 

au moins en partie, les nationalismes qui accompagnent depuis toujours l’histoire européenne. 

Mais avec le rejet de la CED, cet élan initial s’est affaibli. C’est alors que Monnet et Schuman 

décidèrent de passer du plan politique au plan économique: l’intégration devait progresser sur la 

base de l’intérêt. 

Moi-même, avec Massimo Salvadori, j’ai écrit un livre intitulé Europa conviene. Durant ces 

années, le processus d’intégration économique a fonctionné, mais les fondateurs eux-mêmes 

savaient que cela ne suffirait pas: pour parvenir à la sphère politique, il fallait que cet intérêt 

économique devienne un moteur vers des objectifs plus vastes. Ainsi s’est toutefois perdu le 

cœur du Manifeste de Ventotene, qui affirmait clairement: «Si nous voulons la paix entre nous, 

nous devons retirer aux États les compétences qui leur permettent de faire la guerre: la défense et 

la politique étrangère». Cela n’est jamais advenu. 

Il est vrai que l’intégration économique a néanmoins garanti la paix interne, mais aujourd’hui 

nous nous rendons compte que, pour assurer la paix dans le monde et à nos frontières, il est 

nécessaire de revenir à cette vision originelle: une fédéralisation politique de l’Europe. Et c’est là 

que surgit la question: la seule perception rationnelle de l’intérêt suffit-elle à surmonter les 

obstacles ? Ma réponse est non. Les nationalismes trouvent toujours des intérêts intermédiaires 

qui bloquent la vision à long terme. 

Dans les années 1950, il était facile de percevoir un avantage immédiat dans l’élargissement 

du marché; aujourd’hui, lorsque l’on parle d’intérêt en matière de politique étrangère ou 

climatique, des résistances apparaissent: certains défendent l’industrie automobile ou 

l’agriculture nationale, d’autres craignent de perdre des avantages immédiats. Les nationalismes 

deviennent ainsi les défenseurs de ces «désavantages de court terme». 

C’est pourquoi la seule logique économique ne suffit pas. Il faut un élan émotionnel et 

axiologique, capable de dépasser la peur de perdre quelque chose aujourd’hui au nom d’un avenir 

commun. Il faut un langage des valeurs, de la paix, de la coopération. Car ce monde ne peut 

survivre que si les êtres humains apprennent à coopérer, à se reconnaître et à accepter leurs 

diversités comme une richesse. 

C’est un terrain que l’économie, à elle seule, ne peut atteindre. Il est donc juste que votre 

travail cherche à creuser plus profondément, jusqu’à la racine spirituelle de l’intégration 

européenne. Il n’y a rien de mal à l’appeler ainsi: une racine spirituelle, sans laquelle il n’y aura 

jamais de véritable Europe politique. 

 
1 Homme politique et juriste, ancien Président du Conseil des Ministres et de la Cour Constitutionnelle. 



48 

Je vous remercie vivement pour cette première partie et je donne la parole à Monseigneur 

Paglia, qui poursuivra sur le thème d’un nouveau christianisme pour une nouvelle Europe. Je 

rappelle simplement qu’il ne s’agit pas d’un colloque fermé: il vise à ouvrir des réflexions et à 

construire un parcours. Nous disposons déjà de textes et de contributions, et nous devrons 

associer non seulement les économistes, mais tous ceux qui partagent l’idée d’aller au-delà. 

 

 

Pier-Virgilio Dastoli2 
 

Le 19 août 1954 mourait Alcide De Gasperi, et beaucoup ont écrit que sa disparition était liée à 

la perspective désormais certaine de la fin de la Communauté européenne de défense, dont 

l’objectif initial était la reconstitution de l’armée de la République fédérale allemande (occidentale) 

dans le cadre d’une Union politique européenne, sachant que l’alternative aurait été sa 

reconstitution dans le cadre de l’empire américain opposé à l’empire soviétique. 

L’idée n’était pas de créer un pilier européen de l’OTAN, ni de programmer une éventuelle 

guerre contre l’Union soviétique, dont le dictateur sanguinaire Staline était mort en mars 1953, 

mais de créer ce que l’on appelle aujourd’hui l’autonomie stratégique européenne. 

Nous savons aussi que la Communauté européenne de défense n’aurait été possible que dans un 

cadre politique et démocratique européen. 

Nous savons enfin que la CED échoua, et avec elle ce cadre, en raison de la myopie des droites 

et des gauches françaises, mais aussi de l’inertie italienne, qui avait décidé de reporter la 

ratification du traité CED. 

On discute aujourd’hui des garanties de sécurité pour l’Ukraine: en premier lieu du 

renforcement de son armée, et en second lieu de la sécurité européenne à travers des forces navales, 

terrestres et aériennes prêtes à réagir (c’est-à-dire à déclarer la guerre ou, pour reprendre le langage 

onusien, à mener des missions de peace enforcement) au cas où la Russie déciderait de ne pas 

respecter les accords de paix (c’est-à-dire après la paix et non après un simple cessez-le-feu), non 

seulement à l’égard de l’Ukraine mais aussi des pays voisins. 

Puisque cette garantie de sécurité européenne ne sera pas fournie par l’OTAN, et puisqu’elle 

concerne essentiellement les intérêts européens, et que la coalition des trente volontaires va bien 

au-delà du cadre européen, il vaudrait peut-être la peine de réfléchir au modèle d’une nouvelle 

CED, dotée de son propre article «42.7», au sein de laquelle intégrer l’armée ukrainienne, dont les 

activités de défense, de dissuasion et de peace enforcement dépendraient de manière contraignante 

de la nouvelle CED, avec pour corollaire que les décisions militaires ne seraient pas laissées à la 

seule responsabilité des chefs d’état-major, mais confiées à un organe politique soumis à un 

contrôle démocratique et à un budget européen, et non à la somme de budgets nationaux, en 

dépassant la contrainte de l’unanimité dans un système de souveraineté partagée. 

La nouvelle CED/CPE pourrait être provisoirement confiée à une Haute Autorité, dont le Haut 

responsable rendrait compte régulièrement au Parlement européen et à sa commission de la 

défense, de la même manière que le président de la BCE dialogue mensuellement avec la 

commission des affaires économiques et monétaires. 

 

 

Andrea Manzella3 
 

La large adhésion aux interventions qui se sont succédé, en particulier à celle de Sergio 

Fabbrini, me permet d’éviter les répétitions. Je tenterai donc un exercice quelque peu risqué: 

considérer ce que l’Europe représente aujourd’hui comme modèle pour un monde en 

transformation, non pas tant ce qu’elle devrait ou pourrait être, mais ce qu’elle est réellement, avec 

toutes ses faiblesses et contradictions. 

L’objectif est de comprendre comment l’Union peut contribuer à la «raison du monde», à ce 

nouvel agencement institutionnel et culturel évoqué à l’instant par Monseigneur Paglia. 

Je tenterai de répondre à trois questions: comment le monde change-t-il, comment se manifeste 

 
2 Président du Movimento Europeo Italia. 
3 Homme politique et constitutionnaliste. 



49 

le nouveau nationalisme et quelle perspective fédérale est possible pour l’Europe. 

Commençons par le premier point. 

Le monde change profondément, non seulement sur le plan militaire mais surtout sur les plans 

géopolitique et culturel. La politique de rupture de Trump a tranché nombre de liens historiques et 

culturels qui unissaient les États-Unis et l’Europe, sapant les fondements mêmes de l’alliance 

occidentale. L’Europe se trouve aujourd’hui isolée, dépourvue d’une stratégie autonome d’alliances 

économiques et politiques, ce qui constitue un risque existentiel. Nous avons construit davantage 

d’économie et d’institutions que nous ne sommes capables de soutenir politiquement sur la scène 

mondiale. 

Pourtant, lorsque la présidente von der Leyen évoque la «rapide évolution des marchés», une 

nouvelle conscience apparaît: la possibilité pour l’Union de jouer un rôle actif et créatif. C’est là 

l’attitude juste: non pas se replier dans la défense, mais proposer un modèle d’«hégémonie 

consensuelle», pour reprendre une expression gramscienne. L’Europe doit regarder le monde 

nouveau en considérant ses structures vitales: les modes de production, les mœurs, la santé, la 

capacité d’innovation et les conceptions politiques. 

Même dans ce que l’on appelle le Sud global, aujourd’hui apparemment agrégé autour d’une 

logique anti-occidentale, on ne distingue pas de pensée politique alternative authentique. La récente 

déclaration de Pékin en est un exemple: il n’y apparaît pas de vision autonome, mais la répétition 

des principes de l’État de droit, du droit international, de la liberté et du pluralisme, issus de la 

tradition constitutionnelle occidentale. C’est paradoxal, mais même les États agresseurs continuent 

de signer des documents qui reproduisent la grammaire politique européenne. 

Cela montre deux choses: leur incapacité à créer un ordre mondial alternatif et le fait que 

l’Europe demeure, malgré elle, la gardienne universelle de ces principes. Et, dans certains 

moments, même un «pont de papier» peut servir la paix. 

Venons-en au second thème: le nouveau nationalisme. 

Il n’est pas étranger à l’histoire politique européenne: Lénine lui-même fut profondément 

européen lorsqu’il défendit l’indépendance des nationalités opprimées, et Spinelli, dans le 

Manifeste de Ventotene, reconnaissait dans le nationalisme un «levain de progrès». Après les 

totalitarismes, la révolution constitutionnelle européenne a toutefois rompu le lien entre 

souveraineté absolue et nationalisme. L’article 11 de notre Constitution en est la preuve: limiter la 

souveraineté pour construire la paix. 

Aujourd’hui, le nouveau nationalisme ne peut exister que comme nationalisme de l’intégration, 

c’est-à-dire comme forme de souveraineté partagée. Même les pays du Sud global, en entrant dans 

de nouveaux blocs, finissent par limiter leur souveraineté originelle: c’est une logique inévitable 

d’interdépendance. 

Il subsiste toutefois une ligne de crête ethnique et culturelle, faite d’appartenances religieuses et 

de mœurs (notamment en matière de morale sexuelle), capable de grandes agrégations 

émotionnelles. C’est un terrain délicat, susceptible de menacer la stabilité des ordres 

démocratiques. C’est pourquoi l’État de droit européen ne peut être conçu comme un modèle rigide 

et uniforme, mais comme un «module corinthien», capable d’accueillir les différences. 

C’est aussi dans ce sens que l’on peut comprendre les paroles du pape Léon XIV, selon 

lesquelles «la démocratie n’est pas une solution parfaite pour tout». Ce n’est pas une affirmation 

pessimiste, mais un rappel réaliste: pour être vivante, la démocratie doit savoir accueillir aussi ses 

aspérités. 

Troisième point: la perspective fédérale. 

L’avenir de l’Europe ne peut être confié à la seule ingénierie institutionnelle. Ce qui émerge est 

une forme de fédéralisme implicite, visible dans les fonds de cohésion, dans le programme Next 

Generation EU et surtout dans le mécanisme de conditionnalité, qui lie l’utilisation des ressources 

européennes au respect de l’État de droit. Ce type de contrainte légère mais cohérente garantit une 

convergence croissante entre les États membres. 

Un exemple éloquent est le Brexit: même après la sortie formelle, l’Union est restée «à 

l’intérieur» du Royaume-Uni, à travers des normes, des standards technologiques et des pratiques 

partagées. C’est la preuve que l’intégration européenne ne vit pas seulement de traités, mais aussi 

de sédimentations culturelles et juridiques profondes: un véritable fédéralisme de fait. 

En conclusion, l’Union européenne est plus forte qu’elle n’apparaît dans la perception politique 

courante. Elle représente encore l’expérience la plus avancée de coexistence et de coopération dans 



50 

le monde contemporain. Toutefois, sa limite la plus grave demeure son inachèvement. 

À la différence des œuvres d’art inachevées, qui séduisent par la liberté d’interprétation qu’elles 

offrent, l’inachèvement de l’Europe ne fascine pas: c’est une blessure, une désolation, une 

contradiction entre le modèle et sa réalisation. De cette contradiction, cependant, l’Europe devra – 

et pourra – sortir. 

 

 

Pier Carlo Padoan4 
 

Une question simple mais décisive: qu’est-ce qui meut réellement les institutions et les 

économies européennes ? Quel est le moteur du changement ? 

La réponse la plus immédiate renvoie à Jean Monnet et à l’idée que l’Europe avance 

principalement à travers les crises. L’expérience de l’après-guerre semble le confirmer: 

l’intégration européenne progresse par accélérations successives, qui s’épuisent puis reprennent 

lorsque survient une nouvelle crise. Ce schéma a également fonctionné dans les relations 

transatlantiques: après l’effondrement de Bretton Woods, l’Europe a réagi en choisissant davantage 

d’intégration, jusqu’à la monnaie unique et à l’union monétaire. 

La véritable question est toutefois de savoir si ce mécanisme fonctionne encore aujourd’hui. Ce 

n’est nullement évident, car les crises actuelles ne sont plus seulement économiques, mais aussi des 

crises de sécurité. Bretton Woods n’était pas uniquement un système économique: c’était aussi un 

dispositif de défense, fondé sur l’échange entre la protection américaine et l’ouverture des marchés 

européens. Aujourd’hui, cet équilibre n’existe plus. Trump a frappé précisément à cet endroit, en 

demandant aux Européens d’assumer leur propre défense, à une époque où la sécurité est 

redevenue centrale. 

Il en résulte un double problème: une crise géopolitique et militaire, et la prise de conscience 

que l’Europe n’a pas comblé l’écart entre ce qui est nécessaire pour garantir la sécurité et ce dont 

elle dispose réellement. Les armées européennes apparaissent inadéquates, tandis que l’Ukraine se 

trouve paradoxalement dotée de l’armée la plus puissante du continent, engagée contre une 

puissance militaire extérieure qui confine directement à l’Europe. 

D’où la nécessité de repenser ce qui motive aujourd’hui l’intégration européenne. La croissance 

économique demeure essentielle, et le rapport Draghi est utile en ce qu’il clarifie des priorités déjà 

connues. Le véritable nœud est toutefois politique: comment construire un consensus pour affronter 

ces priorités, qui exigent de nouvelles ressources ? 

En revenant à Jean Monnet, l’Europe réagit aux crises en formant un noyau de pays qui lance 

une mission commune, suivi par les autres parce que cela est avantageux. Ce schéma fonctionne 

bien dans le domaine économique, où l’intégration est un jeu à somme positive. Mais aujourd’hui 

les crises concernent de plus en plus la sécurité, et là la logique change: dans les systèmes de 

sécurité, on gagne du pouvoir en affaiblissant le voisin. C’est une contradiction structurelle que 

l’on pouvait autrefois ignorer, mais plus aujourd’hui. 

L’Europe doit alors se rappeler qu’elle est avant tout un modèle d’intégration. C’est cette 

capacité à construire des alliances qui lui permet de résister à la pression des économies américaine 

et chinoise, aujourd’hui plus puissantes et plus rapides pour transformer l’innovation en valeur. Le 

défi consiste à répondre simultanément aux logiques du win-win économique et à celles de la 

sécurité, sans nier ces dernières, mais en les rendant compatibles. 

Cela exige une méthode politique capable de produire des biens publics européens. La défense 

est le plus public des biens publics, et c’est aussi le domaine dans lequel l’Europe a le moins agi. Il 

existe donc un espace considérable de politiques encore vacant, qui n’est souvent même pas 

discuté, parce que parler de sécurité est perçu comme moralement suspect. 

La question finale demeure ouverte et inconfortable: «Sommes-nous vraiment certains 

qu’aborder la question de la sécurité signifie se placer du côté du diable?» Et quand bien même ce 

serait le cas, pouvons-nous nous permettre de l’ignorer ? Le problème, en tout état de cause, 

demeure. 

 

 

 
4 Économiste et homme politique, ancien Ministre de l’Économie et des Finances. 



51 

Giulio Prosperetti5 
 

Je partage pleinement le texte du professeur Fabbrini. Si l’on veut réellement aller vers un 

fédéralisme européen, la voie passe inévitablement par une Europe à cercles concentriques. Les 

biens publics évoqués par Baldassarri doivent se situer au centre, et cela soulève immédiatement un 

problème institutionnel majeur. 

Aujourd’hui, l’Europe vit une contradiction manifeste. Aux États-Unis, le fédéralisme repose 

sur la fiscalité, le travail et le welfare, c’est-à-dire sur les compétences qui créent la solidarité et le 

sentiment d’appartenance. Dans l’Union européenne, ces matières n’existent pas au niveau fédéral. 

Au contraire, l’Europe a concentré ses compétences sur la concurrence, qui, par définition, met les 

États en opposition les uns avec les autres. Et nous nous étonnons ensuite que l’Europe apparaisse 

froide, distante et peu aimée. 

L’absence d’une politique fiscale, de l’emploi et de la protection sociale communes a rendu la 

concurrence insoutenable. L’interdiction des aides d’État empêche les pays de se défendre contre le 

dumping social et fiscal interne à l’Union. Il en résulte des délocalisations d’entreprises, comme le 

montre le cas des sociétés italiennes transférées vers des pays où la fiscalité est beaucoup plus 

faible. Aux États-Unis, il se produit l’inverse: les règles de solidarité sont fédérales, tandis que les 

États peuvent soutenir les entreprises. 

Si nous voulons un fédéralisme à cercles concentriques, les compétences de solidarité doivent 

précisément se situer dans le cercle le plus restreint. L’Europe a déjà su le faire, par exemple avec 

la politique agricole commune, qui a sauvé des territoires, des économies et des paysages. Nous 

l’avons également compris durant la pandémie de Covid: chaque pays a besoin d’un équilibre 

interne, il ne peut être réduit à une seule fonction productive. La concurrence extrême conduit 

uniquement à la polarisation. 

La question des aides d’État doit elle aussi être repensée. L’Italie s’est historiquement 

développée également grâce à ces instruments. Un véritable fédéralisme n’efface pas les identités 

nationales: il les valorise. Lorsque cela ne se produit pas, des effets impopulaires apparaissent, 

comme dans le cas de la directive Bolkestein, qui a créé une concurrence sans règles entre 

professions, alimentant la frustration et l’éloignement vis-à-vis de l’Europe. 

Mais le problème le plus profond est politique. L’Europe n’a pas de véritable politique 

européenne. Les carrières européennes sont perçues comme secondaires, il n’existe pas d’opinion 

publique européenne, les partis transnationaux n’ont jamais réellement décollé, et dans les États 

membres fait défaut un débat sérieux sur les grandes orientations communes. 

C’est pourquoi, au-delà des politiques économiques, une véritable ingénierie institutionnelle est 

nécessaire. Sans une structure politique et démocratique solide, l’Europe ne peut avoir d’avenir 

crédible. 

 

 

Pasquale Lucio Scandizzo6 
 

Cette rencontre touche deux nœuds centraux pour l’Europe: le politique et le moral. 

L’Europe est très hétérogène, et son histoire le démontre. Il existe une tension permanente entre 

l’idée de l’Europe comme nation et la réalité d’États qui ne sont devenus des nations qu’au terme 

de parcours longs et difficiles. La véritable question est donc: où en sommes-nous dans la 

construction d’une nation européenne et jusqu’où voulons-nous aller ? 

Même si nous ne nous en rendons pas toujours compte, une nation européenne est en train de se 

construire, lentement, un peu comme ce fut le cas pour la nation italienne, née de réalités 

fragmentées et unifiées seulement après des siècles. C’est un processus long, fait d’accumulation 

culturelle et politique, qui peut susciter l’impatience mais qui fonctionne. 

Aucune nation ne s’est consolidée rapidement ni sans contradictions. Il suffit de penser aux 

États-Unis, marqués par l’esclavage, le racisme et des conflits dont les effets se font encore sentir 

aujourd’hui. Une nation est, au fond, une communauté idéale, et les bases d’une communauté 

européenne existent déjà. Certains pas sont irréversibles: Schengen, le marché unique, l’euro. À 

 
5 Juriste, juge à la Cour Constitutionnelle. 
6 Économiste, universitaire et essayiste, Consultant Économique Senior pour la Banque Mondiale. 



52 

l’avenir pourront également voir le jour une politique fiscale commune ou une armée européenne, 

mais cela demandera du temps. 

Ce qui manque surtout, c’est un élan idéal plus fort. La construction européenne oscille toujours 

entre le rêve et le compromis: il faut négocier, trouver des accords, mais sans perdre une vision 

d’ensemble. C’est pourquoi une classe politique prête à prendre des risques est nécessaire, car le 

projet européen est aussi un pari. 

Malgré tout, le tableau est encourageant. L’Europe est de plus en plus perçue comme un horizon 

positif, fondé sur des valeurs communes partagées. Personne ne parle sérieusement d’en sortir; le 

débat porte plutôt sur la manière de la construire. Et cela, en soi, est déjà un signe de progrès. Pour 

cette raison, je crois que nous sommes véritablement à un moment charnière, qui nous invite à être 

des acteurs à part entière. 

 



53 

ORGANISMES PROMOTEURS 
 

 

 

 

 

FONDATION GIULIO PASTORE 
 

La Fondation Giulio Pastore a été constituée en 1971 à l’initiative de personnes et d’institutions 

(dont la CISL et les ACLI) qui ont identifié en Giulio Pastore – fondateur et premier secrétaire de 

la CISL, ainsi que premier secrétaire des ACLI, ministre du Travail et des Zones déprimées 

pendant une décennie, disparu en 1969 – l’interprète d’un engagement constant en faveur du 

progrès du monde du travail et du renforcement du rôle du syndicat dans les systèmes 

démocratiques. 

La FGP promeut et réalise des recherches et des études pluridisciplinaires dans le domaine des 

sciences humaines sur les thèmes du travail et du syndicalisme, dans leurs différentes 

contextualisations possibles (locales, nationales, européennes et internationales). 

La Fondation dispose d’une bibliothèque comprenant 29 500 volumes et 300 titres de 

périodiques (dont 125 en cours). Les principaux fonds bibliographiques sont: le fonds Achille 

Loria, le fonds Vincenzo Saba, le fonds Aris Accornero, le fonds Pietro Merli Brandini. La 

Fondation conserve et met à disposition un patrimoine archivistique, parmi lequel figurent 

notamment: les Archives du Secrétariat confédéral de la CISL (1947-1958), les Archives Giulio 

Pastore (1946-1969) et le fonds photographique Giulio Pastore (1947-1979). 

Président: Aldo Carera 

 

 

ASSOCIATION CULTURELLE «PROGETTO EUROPA DOMANI» 

 
L’Association culturelle «Progetto Europa Domani» a été constituée le 16 septembre 2025 à 

l’initiative de Patrizio Bianchi, Francesco Bonini, Sergio Fabbrini, Luigi Paganetto, Vincenzo 

Paglia et Vincenzo Scotti, dans le but de promouvoir, soutenir, organiser et diffuser – au niveau 

national et international – les valeurs et les principes d’inspiration chrétienne et humaniste de 

l’Europe, qui sont au fondement de son institution et de son héritage culturel et moral, ainsi que la 

recherche et la connaissance dans les sciences économiques, politiques et sociales. 

L’Association est à but non lucratif, indépendante des gouvernements, des partis politiques, des 

Églises et des confessions religieuses, et exerce son activité indépendamment de toute orientation 

qui leur serait propre. 

L’Association est ouverte à l’adhésion de tous – citoyens européens, associations, fondations et 

autres organismes – qui entendent s’engager pour la réalisation d’une Union européenne 

humaniste, durable et fédérale, ouverte sur le monde. 

Président: Vincenzo Scotti 

 

 

CENTRE DE DOCUMENTATION EUROPEENNE (CDE) – UNIVERSITE LUMSA DE 

ROME 

 
Le Centre de documentation européenne (CDE) de l’Université LUMSA de Rome fait partie du 

réseau d’information «Europe Direct», créé par la Commission européenne afin de rapprocher les 

institutions de l’Union des citoyens et des résidents des États membres. 

La caractéristique particulière des CDE réside dans leur présence au sein des universités et des 

centres de recherche de toute l’Europe, et leur objectif principal consiste à: 

• collecter, organiser et diffuser la documentation papier et électronique produite par les 

institutions de l’Union; 

• répondre aux questions relatives à l’Union européenne et stimuler les débats sur l’avenir de 

l’UE; 



54 

• aider les usagers, institutionnels ou non, à accéder aux informations nécessaires à l’élaboration 

et à la réalisation d’une stratégie correcte de recherche bibliographique, tant à travers les bases 

de données communautaires que par la consultation de répertoires, encyclopédies, périodiques 

et manuels consacrés aux politiques de l’UE. 

Parallèlement, la mission essentielle des CDE se manifeste dans leur propension à stimuler un 

débat permanent sur l’avenir de l’Europe et à diffuser la connaissance des grandes questions 

européennes; à cette fin, les CDE se feront promoteurs de l’organisation de colloques, séminaires et 

rencontres. 

Recteur: Francesco Bonini 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




